

#### {3}

تفصيلات

نام كتاب: جديد فلسفه اور علم الكلام مؤلف : (مولانا) اقبال محرينكاروى (صاحب) (استاذتفسيروالحديث والفقه ومهتم دارالعلوم اسلامي عربيه ما على والا، بحروج ، تجرات، الهند) صفحات : سام صفحات : سام من طباعت: سام ۲۰۰ مطابق ۲۰۳۵ اص (طباعت اول) تعداد : محتبة أبي بكر ربيع بن الصبيح البصري (البروصي) دارالعلوم اسلامي عربيه ما على والانجروج ، تجرات، الهند ـ ۱۰۰۹

#### فهرست مضامين جديد فلسفه اور علم الكلام صفحتمبر مضامين الف فهرست ٣ تمهد 10 1 فلسفهُ يوناني كي علم الكلام مين أميزش كي مختصر تاريخ ..... 1 ۲ حد بدفلسفه کے چندا شکالات ٣ ٢٣ حضرت تقانوي رحمة الله عليه كاعلم الكلام ميں تجريدي كارنامه ..... r ٣٢ قديم وجديد فلسفه ميں فرق 34 ۵ قديم فلسفه كي اصطلاحات سے واقفيت ..... ۲ ٣2 مقدمه ..... N+ ۷ سائنسی نظریات کے سلسلہ میں راہ اعتدال ..... ۸ P\* جد پیرسائنسی نظریات کی مذہب سے قربت کے دلائل ..... 94 9 حديدفلسفه وملحدا نبدابحاث كا آغاز ..... 1+ 51 كائنات كى ميكانيكسى تحقيقات ..... 11 ۵८ علت ومعلول کالامتنا ہی سلسلہ ..... $\Delta \Lambda$ 11 ماده وتوانائي كالضادختم ہوگیا ..... 11 09 ماده کې مزيد تجزي ...... 10 4+ زمان دمکان کا جدیدتصور( نظریهاضافت ) ...... 10 41 زمان، مكان، كميت اورقوت كے اضافی مفہوم ..... 14 46

#### {5}

Ξ

| 40               | اضافی مفہوم کی تمثیلات                                      | 12 |
|------------------|-------------------------------------------------------------|----|
| 77               | کا ئنات کا متناہی ہونا                                      | ١A |
| ۲۷               | علت ومعلول کاانهدام اورکوانٹم نظریہ                         | 19 |
| ۲۸               | نیوٹن وآئن اسٹائین کے نظریات میں بنیادی فرق                 | ۲+ |
| ۷.               | مادەاور جزءلايتجزى كےسلسلەمىں جديد تحقيقات                  | ۲١ |
| ۲۷               | مادہ کی مادیت کے حق میں پیغام موت                           | ٢٢ |
| ۷۵               | کا ئنات کی تغمیر میں مادہ سے زیادہ خلاء کا ہی حصہ ہے        | ٢٣ |
| LL               | مادہ کی جو ہریت کا خاتمہ 🛛 🗤 مادہ کی جو ہریت کا خاتمہ       | ٢٣ |
| $\angle \Lambda$ | نیوٹن کی قانون علیت کا خاتمہ                                | ٢۵ |
| Λ١               | اصول تعلیل کے ساتھ ڈارون کے نظر بیارتقاء کا بھی رد          | ٢٦ |
| ٨٢               | مادی اشیاءانسانی ذہن وشعور کی تصوریت ( آئڈیلزم ) کا نام ہے  | ۲2 |
| ٨٣               | ڈاکٹر <b>فلپ فرانک کی <sup>ت</sup>حقیقات سے مزید ت</b> ائید | ٢٨ |
| ۸۵               | مادیت کےفلسفہ کے بجائے تصوریت کےفلسفہ کااعتراف              | 19 |
| ٢٨               | حواس ذہنی میں بیرحقائق کہاں سے آتے ہیں؟                     | ۴. |
| $\Lambda \angle$ | ایک کلی یا عالمگیری ذہن کے اعتراف کرنے پر سائنسداں مجبور    | ۳١ |
|                  | کلی ذہنیت سےمرادحق تعالیٰ شانہ کی ذات اقدس ہی ہے۔۔۔۔۔۸۸     | ٣٢ |
|                  | اسلام اور عیسائیت کا سائنس کے ساتھ سلوک                     |    |
| 9+               | سائنسی ترقی میں سب سے بڑی رکاوٹ : شرک                       | ٣٣ |
| 91               | سیاست میں مذہب کی آمیزش                                     | ٣٣ |
| ٩٣               | سائىنساسلامىانقلاب كانتىچە                                  | ۳۵ |

#### {6}

Ξ

| ٩٣   | مامون رشید کی سائنسی اکیڈمی (بیت الحکمت)                       | ٣٦          |
|------|----------------------------------------------------------------|-------------|
| 90   | سائنس کی مسلم دنیا ہے علیحد گی                                 | ٣۷          |
| 91   | سائنسی ترقی مسلم د نیایے مغرب کی طرف                           | ۳۸          |
| 99   | شا د فرانس لوُس نهم کا وصیت نامه                               | ٣٩          |
| ++   | سائنسی نظریات میں عیسائیت اوراسلام کے درمیان فرق               | ſ* <b>+</b> |
| 1+1  | يونانى فلسفه كى عيسائيت (انجيل ) ميں آميزش                     | <b>(~1</b>  |
| 1+M  | عيسائيت اورسائنسدانوں ميں نظرياتی ظکراؤ                        | ٢٩          |
| ۹+۱۲ | عیسائیتاورسائنسدانوں میں سمجھوتہ(مدہب کی حیثیت ایک رسمی ضمیمہ) | ٣٣          |
| ۵+۱  | عصرحاضر کے سائنسدانوں کی غلطی (خدابیزاری)                      | ٢٢          |
|      | مغربی تھذیب کا طوفان اور اس کا مقابلہ                          |             |
| /+۷  | مغربي تهذيب كاطوفان اوراس كامقابليه                            | ۴۵          |
| I+Z  | يوناني،رومي تهذيب کي حپاربنيادي خاميان                         | ٢٦          |
| 1+9  | اسلامی تهذیب کی خصوصیات                                        | ٢٢          |
| 111  | مغربي تهذيب كاشجر دُنسب                                        | ዮΆ          |
| 111  | يور پې تهذيب کې بنياد: مذہب دشمنې                              | ٩٩          |
| 110  | مکمل مادی <b>ت</b> کی طرف                                      | ۵+          |
| 114  | يوناني ورومي تهذيب كانيااير نيشن                               | ۵۱          |
| 11   | مادی قوت اوراخلاق میں عدم توازن                                | ٥٢          |
| 119  | غلواورانتهاء بسندی                                             | ٥٣          |
| 111  | يورپ كامسلمانوں سے سائنسى علوم اورعر بې زبان سيكھنا            | ۵٣          |

|      | {7}                                                           |    |
|------|---------------------------------------------------------------|----|
| ١٢٢  | سرسیداحمداور کمال اتاترک کی غلطی (ترقی وتقلید کا فرق)         | ۵۵ |
|      | اصطلاحات فلسفه قديم                                           |    |
| 117  | اصطلاحات فلسفه قديم                                           | 64 |
| 117  | فلسفه( حکمت ) کی تعریف دافسام 🛛 🗤 🗤 کاند است                  | ۵۷ |
| 119  | چإر مكاتب فكر-وجوداور موجودات                                 | ۵٨ |
| 184  | مايعم الاجسام (طبيعيات كافن اول)                              | ۵۹ |
| 100  | جسم علیمی، ہیو لی، صورت جسمیہ، نوعیہ                          | ۲. |
| 1114 | ہیولی،صورت جسمیہ اور صورت نوعیہ کے احکام                      | 71 |
| 172  | جو ہر،عرض اور حلول                                            | 72 |
| 1129 | (عنصريات)                                                     | ٩٣ |
| ١٣١  | اناصرار بعه کاکون وفساد                                       | 71 |
| ١٣٣  | مرا تب ففس ناطقه                                              | 40 |
|      | الانتباهات المفيده كے اصول                                    |    |
| 110  | الانتتابات المفيد ہے اصول (حکمت کی تعریف ودلیل حصر)           | ۲Y |
| 164  | کسی چیز کاسمجھ میں نہآ نااس کے باطل ہونے کی دلیل نہیں ہے      | 72 |
| ١٣٩  | عقلاً ممکن امر کی نقلی دلیل سے تائید ہوتو اسکو ماننا ضروری ہے | ٦٨ |
| 10+  | محال کا وقوع نہیں ہوتا اورمستبعد کا وقوع ہوسکتا ہے            | 79 |
| 101  | موجود ہونے کے لئے محسوں ہوناضر دری نہیں ہے ۔۔۔۔۔۔             | ۷. |
| 101  | منقولِحض پرعقلی دلیل کا مطالبہ جائز نہیں ہے                   | اک |

| 101  | مدعی سے دلیل کا مطالبہ جائز ہے،نظیر کانہیں                             | ۲۷               |
|------|------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 100  | عقل فقل میں تعارض کی چارصور تیں                                        | ۷۲               |
| 104  | قرم ماده                                                               | <u>۲</u> ۳       |
| 101  | ذات وصفات خداوندی، کمال قدرت کامسکه                                    | ∠۵               |
| 171  | انتباه متعلق نبوت                                                      | ۲۷               |
| 171  | احکام کی علت وغایت اپنی رائے سے تر اشنا                                | LL               |
| 172  | قرآن وحدیث میں سائنس کے مسائل تلاش کرنا                                | $\angle \Lambda$ |
| 179  | مسّله تقذير، جبر واختيار                                               | 42               |
| 1214 | عقل کی تعریف، دائرہ کار،افراط عقل کےاقسام                              | ٨•               |
| ۱∠۸  | جدید مقدمات کے ساتھ پل صراط کی عقلی تفہیم                              | ۸١               |
|      | سائنس کی حقیقت                                                         |                  |
| ۱۸۴  | سائنس کی تعریف چختیق کے چارمر چلے                                      | ۸۲               |
| ۱۸۵  | سائنسی علوم کی اقسام ثلاثہ( مادی، حیاتیاتی اور نفسیاتی )               | ۸۳               |
| ΙΛΖ  | اسلام اورسائنس میں عدم تضاد کی وجو ہات سیں میں میں عدم تضاد کی وجو ہات | ٨٣               |
| 195  | سائىس اورىز يېپ كاردايتى ځكراۇ                                         | ۸۵               |
| 1917 | نیوٹن اور ڈارون کے نظریۂ تجاذب وارتقاء سے خدا تعالیٰ کاانکار           | ٨٦               |
| 190  | کا ئنات کے وجوداور نظام میں قانون فطرت کی کارفر مائی کا دعوی           | ۸۷               |
| 192  | سائنسی تحقیقات کا ئنات کی توجیہ ہیں کر سکتی ہے                         | ۸۸               |
| 199  | مغربی تہذیب نے انسانیت کو کیا دیا اور اسلام کیا دیتا ہے؟               | ۸۹               |

|             | {9}                                                              |             |
|-------------|------------------------------------------------------------------|-------------|
| <b>*</b> ** | مدہب کاتعلق قدروں سے ہے نہ کہ تدنی مظاہر سے                      | 9+          |
| <b>r</b> +1 | ېېټرين ذ ټنول کې الل ځپ بکواس                                    | 91          |
| r+r         | سائنس دانوں کا تعصب، نبوت کی تصدیق سے آ زادی کے خاتمہ کا ڈر      | 91          |
|             | فلسفة جديد كے اشكالات وجوابات                                    |             |
| r+0         | حقائق معلوم کرنے کا داحد ذریعہ: مشاہدہ وتجربہ                    | 91          |
| r+4         | مشاہدہ ونجر بہ کی نفی سائنس کی ہی زبانی                          | ٩٣          |
| <b>۲</b> +∠ | منطقیا یتخراج ہی حقیقت معلوم کرنے کاضحیح طریقہ( سائنس کااعتراف ) | 90          |
| ۲۰۸         | نظریهٔ تجاذب منطقی دلیل سے ہی ثابت شدہ ہیں                       | 97          |
| <b>*</b> 1+ | مذہب اور سائنس دونوں ہی ایمان بالغیب پ <sup>ع</sup> مل کرتے ہیں  | ٩८          |
| ٢٣١         | سائنس صداقت کاصرف جزئی علم ہی دیتی ہے                            | ٩٨          |
| 110         | کا ئنات کی حقیقت مادہ نہیں ہے، بلکہ برتر ذہن (حق تعالیٰ شانہ) ہے | 99          |
| rr+         | کوانٹم نظر بیاصول تغلیل کی مکمل تر دید کرتا ہے                   | <b> **</b>  |
| rt2         | ایٹم کی الکٹر ون، پروٹون اور نیوٹرون میں تجزی دفشیم              | •           |
| ۲۳۰         | ہیروشیما کی بربادی مادہ ہی کے فنا کا نتیجہ تھی                   | 1+1         |
| ۲۳۳         | کائنات کوکنٹرول کرنے والی چارقو تیں (سائنس تو حید کی طرف)        | 1+1~        |
| 120         | ایٹم کی سطح اور نظام شمشی کی سطح پر مادہ کے مل کا تضاد           | <b>۱۰</b> ۴ |
| 172         | انسان : جس کوسائنس دریافت نه کرسکی                               | 1+0         |
| tr*         | مادی وجود کو کنٹر ول کرنے والے انسان سے سائنس قطعاً لاعلم ہے     | 1+4         |
| ٢٣٣         | انسان پروٹو پلازم خلیوں پر شتمل جسم ہے                           | <b> </b> +∠ |

### {10}

2

| ٢٣٣ | انسان مرده کامطالعه کمکن ہے نہ کہ زندہ انسان کا مطالعہ             | ۱•∧ |
|-----|--------------------------------------------------------------------|-----|
|     | کائنات خدا کی گواہی دیے رہی ہے                                     |     |
| ٢٣٨ | کا ئنات کےاز لی ہونے کی سائنسی ففی                                 | 1+9 |
| 101 | ا يٹم كاحيرت انگيز گردشی نظام                                      | +   |
| 101 | انسانی عصبی نظام                                                   | 111 |
| 101 | کا ئنات کامختلف منظم انداز میں ہونا خداوند قد وس کی گواہی دےرہا ہے | 111 |
| 101 | بگ بینک کانظریہ بھی قدرخداوند قد وس کی گواہی دےرہاہے               | 111 |
|     | h                                                                  |     |

# ڈارو نزم :نظریہ ارتقاء

| 272 | ڈ ارونز م: نظریپارتقاء             | 110 |
|-----|------------------------------------|-----|
| 222 | مفروضهٔ ارتقاء کا کھو کھلا بن      | 110 |
| ryr | خلیوں کی من گھڑت اقسام             | 114 |
| 540 | ارتقاء کامل ست روہے؟               | 112 |
| 544 | جنیانی تبدل ہمیشہ تخریبی ہوتا ہے۔  | 11  |
| 544 | علمی دهوکا د به کی ننگی داستان     | 119 |
| 227 | ابپڈس ہرگز غیرضر وری نہیں ہے       | 17+ |
| 227 | کوئی مخلوق ارتقاء یا فتہ ہیں ہے    | 111 |
| гчл | بقائے اسلح کی حقیقت اور چند مثالیں | 177 |
| 12+ | اسلامی تصور تخلیق ہی حق ہے         | 117 |
|     | دلیل آخرت                          |     |
| ۲۷۲ | دلیل آم خرت                        | 117 |

|              | {11}                                                                       |       |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------|-------|
| ۲۷ ۲۲        | زلزلہ: قیامت کے امکان سے باخبر کرنے والا پہلا تجربہ                        | 110   |
| ۲۷ ۲         | لامحدودخلامیں بے شارستاروں کا ممکنہ ٹکراؤ                                  | 154   |
| ۵ ۲۲         | مرنے کے بعد کی زندگی کے بارے میں سائنسی دلیل                               | 112   |
| ۲4           | انسانی خیالات (تحت الشعور ) کامکمل شکل میں محفوظ ہونا                      | 117   |
| ٩ ٢٢         | آ واز کی لہروں کا فضامیں مستقل باقی رہنا (Deat Waves)                      | 119   |
| ۲۸۲          | ہمارے ہڑمل کا(اندھیرے،اجالے میں )فضامیں حرارتی لہروں کی شکل میں محفوظ ہونا | 114   |
| የለ ቦ         | عقید ہُ آخرت انسان کی مفروضہ خوش فہمی ہے،اس کا نفسیاتی واخلاقی جواب        | 11-1  |
| ٢٨٩          | اخرت فرضی ہےتو ساجی بہتری کے لئے اس قند رضر ورکی کیوں ہے؟                  | 137   |
| 191          | موت کےاس پارکی تجرباتی شہادتیں                                             | 189   |
|              | اضافت زمان ومكان                                                           |       |
| ۳•۳          | اضافت زمان ومکان سے متعلقہ قرآنی نظریات                                    | 11-12 |
| ۳+۵          | اصحاب کہف کے لئے طئی زمانی                                                 | 129   |
| ٣• ٦         | حضرت عز نریعلیہالسلام کے لئے طئی زمانی                                     | 120   |
| <b>/*+</b> / | آصف بن برخیائے لئے طئی مکانی اورجد یدنظریات کا عجز                         | 124   |
| +۳۱+         | واقعۂ معراج میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے طئی مکانی وزمانی              | 172   |
| ٣١٢          | روز قیامت اوراضافت زمان                                                    | 1177  |
| ٣١٣          | وقت کاادراک نفسی                                                           | 129   |
| ۳۱۵          | قرآن مجيد کا تصوريوم                                                       | 11~+  |
| <u>۲۱</u> ۲  | تخليق کا ئنات کے قرآنی اصول                                                | 191   |
|              | اثبات رسالت                                                                |       |
| ٣١٢          | ا ثبات رسالت                                                               | 171   |

|             | {12}                                                                                  |     |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۲۲         | ذرائع مواصلات نے دحی کے مسئلہ کوآ سان کر دیا ہے                                       | ٣٩١ |
| ٣٢٣         | اشراق اور مصنوعی نیند کے تجربات حیوانات اورانسانوں میں                                | ١٣٣ |
| ****        | وحی کاامکان اوراس کی ضرورت                                                            | 110 |
| ۳۲۵         | زندگی کےرازکوسائنس کامعلوم نہ کرسکنا وحی کی ضرورت کو ثابت کرتا ہے                     | ١٣٦ |
| r 17        | صاحب دحی کےاوصاف دشرائط اور علمی حقیقت کے تین مرحلے                                   | 112 |
|             | قرآن کریم خداتعالی کی کتاب                                                            |     |
| ١٣٣         | قرآن کریم                                                                             | 10% |
| ١٣٣         | قرآن کریم کاچیلنج اورانسانی عجز (لبید بن ربیعہ وابن کمقفع )                           | ١٣٩ |
| ۳۳۵         | کلام میں تناقض نہ ہوناصرف خداوند قد دِس کی ہی نا درصفت ہے۔۔۔۔۔                        | 10+ |
| ۳۳۵         | نظریۂ ارتقاء کے جواز کے لئے مختلف حیلے پھر بھی ناکامی                                 | 101 |
| ٣٣٨         | سائىسدانوں كى لاعلمى كااعتراف ( قاموس جہالت )                                         | 101 |
| ٣٣٨         | فلسفهُ سياست(جمهوريت کې حقيقت).                                                       | 101 |
| م<br>م      | حضرت عیسی علیہالسلام کانسب نامہ(بائبل کا نضاد) 🛛                                      | 101 |
| 3770        | کارل مارکس کافکری تضاد(کمیونز م کی حقیقت)                                             | 100 |
| ٢٩٣٩        | ضبط ولادت کافلسفه( رابرٹ مانتھس کاغلطاندازہ) سیں میں ا                                | 107 |
| ۳۵+         | بائبل میں حضرت یوسف و حضرت موقی علیہماالسلام کے زمانیہ کے بادشاہ کوفر عون تجریر کرنا. | 102 |
| r@r         | نظریۂ ارتقاء کے ثبوت کے لئے دھوکا دہی سے کام لینا (پلٹ ڈاون )                         | ۱۵۸ |
| <b>~</b> &~ | فرعون کی نغش کے بارے میں قر آن کریم اور بائبل کے الفاظ کا فرق                         | 109 |
| <b>r</b> aa | اجس <b>ام<sup>فلک</sup>ی ک</b> ردش(کل فی فلك يسبحون)                                  | 14+ |
| 107         | نطفه،علقه اورمضغه کی جدید څخیق اورقر آن کریم                                          | 171 |

#### {13} روشی کی تحقیق میں نیوٹن کی غلطی (نظریۂ نور) ..... عربی زبان کااشتنائی معجز ہ( قرآن کریم کی برتری) ..... 141 ې شهر کې طبي اېميت 140 غذائبات 140 -----سۆركى حر**مت** كى وجە ..... اصول قانون اصول قانون ..... 172 ساجی وتدنی قانون میں انسان کی ناکامی اور قرآن کریم کی رہنمائی .... 141 قانون کوزېردست فن کې حيثيت ..... ماہرین قانون کی ناکامی..... 14+ انصاف كانغين كسي ہو؟ 121 انسان خدائي رہنمائي کا 🚽 مختاج..... 121 کس کی منظوری سے قانون کو قانون کا درجہ ملے؟.... 121

ma2

**MA+** 

341

٣٢٢

**mym** 

340

243

343

344

349

٣2+

144

144

149

- ۲/۱ قانون قطعی ہے یاتغیر یذیر؟ 128 ٣٢ قانون کس چیز کوجرم کہہ سکتا ہے؟ 120 ۳2۲ قانون کااخلاق سےرشتہ ضروری ہے ..... 124 ۳۷۵
- ساج میں جرم کا احساس ضروری ہے ..... 177 M24
- جرم سے روکنے والے محرکات کا ہونا ضروری ہے ..... 121 ٣24
- شرعی قانون معاشرہ میں یوری طرح نافذ ہوتا ہے ..... ٣٧ 129

## {14}

| ۳29                     | فنلینڈ اورامریکہ میں شراب بندی کی ناکامی                     | ۱۸+ |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۸۲                     | عقیدہ:ایک تائیدی عضر                                         | 1/1 |
| ኮለሶ                     | قانون کی منصفانہ بنیا دانسان کے بس میں نہیں ہے ۔۔۔۔۔۔        | ۱۸۲ |
| 520                     | نظریاتی اصول قانون ،خلیلی اصول قانون                         | ۱۸۳ |
| ۳۸٦                     | اصول قانون کی تاریخ                                          | ۱۸۴ |
| ኮለለ                     | قانون کاتعلق اقدار سے ہے                                     | ۱۸۵ |
| ۳9+                     | الهی قانون:انسانی عقل محدود یتوں کا شکار                     | ۱۸۲ |
| 397                     | انسان کا حیا تیاتی ونفسیاتی پہلو                             | ΙΛΖ |
| ۳۹۳                     | وحیالہی کی حقیقت(مشاہدہ کے بجائے سائنسی تصور)                | ۱۸۸ |
| m91                     | الہی قانون کی ابدیت ،انسانی قانون کی ناکامی کے تجربات ۔۔۔۔۔۔ | ۱۸۹ |
| 399                     | فردکی آ زادی کانصور                                          | 19+ |
| ۲ <b>۰</b> ۲            | <b>معاشرت</b> :مردعورت کی حیثیت                              | 191 |
| <u>۲</u> +۷             | <b>تیمدن</b> قمل عمد کی سز ااور موجودہ قانون جرم کا تجزیبہ   | 195 |
| <b>+</b> ۱ <sup>ر</sup> | <b>سود</b> :موجودها قنصادی بحران کاواحد سبب                  | 192 |
| ~I~                     | اسلامی قانون کامحفوظ شکل میں باقی رہنااس کی صداقت کی دلیل ہے | ١٩٣ |
| ∠ام                     | ز مانہ کے تغیر سے قانون میں کوئی دشواری پیدانہیں ہوئی        | 190 |
|                         | وحدت اديان                                                   |     |
| ۴۲۰                     | وحدت اديان                                                   | 197 |
| <b>۴۲</b> ۰             | كيا تمام مدا يهب كيسان بين                                   | 192 |
| PT1                     | وحدت ادیان کا تجزیه                                          | 191 |

| r70                   | <b>مذ</b> <i>،</i> ٻ ڪا <sup>شخ</sup> ص تصور            | 199                 |
|-----------------------|---------------------------------------------------------|---------------------|
| r77                   | کلچر کا تاریخی تصور                                     | ۲++                 |
| r 12                  | وحدت ادیان کے نظر بید کی خرابیاں                        | ۲+۱                 |
|                       | معيشت كااسلامي وغير اسلامي نظام                         |                     |
| +۳۰                   | نظامهائے معیشت اوران پر تبصرہ                           | r+ r                |
| <b>ب</b> سر م         | بنیادی معاشی مسائل                                      | ۲+۳                 |
| ٣٣٣                   | سرمایددارانه نظام                                       | ۲+ ۴                |
| ٨٣٩                   | سرمایپدارانہ نظام کے اصول                               | ۲+۵                 |
| <b>ب</b> ی بی         | اشترا کی <b>ت</b> (Socialism)                           | ۲+ ٦                |
| ٩٩٣                   | اشترا کیت کے بنیادی اصول                                | ۲+۷                 |
| 6760                  | دونوں نظاموں پر تنصرہ                                   | ۲•۸                 |
| ram                   | معیشت کےاسلامی احکام                                    | r+ 9                |
| ٢۵٦                   | خدائي پابندي                                            | 11+                 |
| ral                   | رياستى پابندياں                                         | 111                 |
| <u>۱</u>              | اخلاقي پابندياں                                         | 111                 |
| 777                   | مختلف نظامها ئے معیشت میں دولت کی پیدائش اور تقسیم      | <b>1</b> 1 <b>m</b> |
| ٩٢٦                   | پیدائش دولت پر نتیوں نظاموں کی اثرات                    | 110                 |
| ۴۷.                   | تقشیم دولت پریتیوں نظاموں کے اثرات                      | 110                 |
|                       | سیاست کا اسلامی وغیر اسلامی نظام                        |                     |
| r27                   | جمهوريت وسيكولرزم كاتعارف                               | 117                 |
| ۲ <i>۲</i> ۷          | جمهوریت کافلسفهاورفکری بنیادیں                          | <b>1</b> 12         |
| $\gamma \sim \Lambda$ | م <i>ذہب کے ح</i> ق وباطل ہونے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا | ۲۱۸                 |

Ξ

| ۴Λ+ | سيكولرزم كامفهوم                           | 119     |
|-----|--------------------------------------------|---------|
| ዮሊበ | سیکولرزم کاپس منظر                         | 11+     |
| ሰላኪ | سيكولرزم اورالحاد                          | 221     |
| 110 | تفريق اختيارات                             | 222     |
| ዮሊዓ | جمهوريت پرتبصره                            | 222     |
| M97 | عوام کی حاکمیت                             | : ۲ ۲ ۴ |
| ۵++ | اسلامی تصور کی بنیاد:التٰد تعالی کی حاکمیت | 570     |
| ۵۰۵ | خلافت كامطلب                               | 222     |
| ۵•۸ | مقاصدحکومت                                 | 112     |
| ۵۱+ | مراجع ومصادر                               | ۲۲۸     |

\_\_\_\_\_

{17}

## بسم الثدالرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الانبياء والمرسلين ، وعلى آله وصحبه اجمعين . اما بعد! مدارس کے نصاب میں یونانی فلسفہ کی دو کتابیں ھدایت الحکمت اور اس کی شرح میپذی یا هدیهٔ سعید به پرهائی جاتی ہیں،اس میں بہت سی باتیں کافی مفید ہیں،کیکن تچھ ابحاث جدید فلسفہ اور سائنسی تجربات ومشاہدات کی وجہ سے اپنی افادیت کھوچکی ہیں، اسی طرح بچھافکار کااب موجودہ دنیا میں کوئی قائل ہی نہیں رہاہے، دوسری طرف یورپ کی نشأ ق ثانیہ نے جدیدا فکار دملحدانہ نظریات کی بھر مارلگا دی ہے؛لہذا ضرورت تقی کہ جدید فلسفہ سے ہمارےطلبۂ عزیز واقف ہوں کیونکہ لا دینی نظام تعلیم میں نیوٹن اورڈ ارون کے ملحدا نہ خیالات ہی پڑھائے جاتے ہیں، ہمارےطلبہ عزیز وعلمائے کرام کوغیرمسلم پامسلمان تعلیم پافتہ حضرات سے جب سابقہ پڑتا ہے تواسی قشم کے اشکالات کا سامنا کرنا ہوتا ہے۔ ہمارے طلبہ پوریی واسلامی فکر کااعتقادی و تاریخی فرق نہیں جانتے ہیں،اسی طرح اس جدید فلسفہ کے افکار ونظریات کی بنیادی وجو ہات سے بھی ناواقف ہوتے ہیں لہٰ زاان کے لئے علیم یافتہ حضرات کا جواب دینامشکل ہوجا تاہے۔ اس لئے بندہ نے جدید فلسفہ وفکر کی اعتقادی، تاریخی وسائنسی حقیقت کو کمحوظ رکھتے ہوئے مختلف جدید وقد یم کتابوں سے پچھ مضامین کوجمع کیا ہے جس میں ان کے اشکالات کے ساتھ ساتھ عصری زبان میں ان کے جوابات (جدید علم کلام) دینے کی بھی کوشش کی گئی ہے۔ میں اپنی تالیف<sup>د</sup> **جدید فلسفہ اورعلم الکلام''** کی تر تیب وتہذیب میں مشغول تھا کہ

{18}

ماہنامہ الفرقان (ستمبر/۱۳۰۲ء) میں ایک مضمون مولا نا زاہدالرا شدی صاحب دامت برکاتہم کا پڑھنے میں آیا جو میرے دل کی صحیح ترجمانی کررہا تھا ، کتاب کے مقاصد اور مضامین کے ساتھ قریبی مناسبت کی وجہ سے دل میں بیہ داعیہ پیدا ہوا کہ اپنی تمہیدی گفتگو کا آغاز اسی مضمون سے کیا جاوے تا کہ میری کتاب کا پس منظر بھی سمجھ میں آجائے۔

البتة اتنافرق طحوظ رکھنا ضروری ہے کہ مولانا نے جدید علم الکلام کومر کزنوجہ بنایا ہے، جبکہ میری نوجہ علم الکلام سے پہلے مدارس میں پڑھائے جانے والے فلسفہ کی تجدید کی طرف ہے ،علم الکلام تو کتاب وسنت سے مآخوذ ہونے کی وجہ سے محفوظ ہے لیکن قدیم فلسفہ ک بجائے نیوٹن، ڈارون اور آئن سٹائن کے فلسفہ نے سائنس میں اپنا قدم جمادیا ہے اور نیوٹی وڈارونی نظریہ بھی خداوند قد وس کے وجود، تو حید، رسالت ، قر آن کریم اور آخرت کے عقائد پرحملہ کررہا ہے ؛ لہذا میر ار جمان علم الکلام کے مقابلہ میں فلسفہ کی تجدید کی طرف زیادہ ہے اور اس کے نیتیج میں خود ہی جدید علم الکلام کے مقابلہ میں فلسفہ کی تجدید کی طرف زیادہ ہے اور مولا نارا شدی صاحب لکھتے ہیں:

علم العقائد اورعلم الکلام کے حوالے سے اس وقت جو مواد ہمارے ہاں درس نظامی کے نصاب میں پڑھایا جاتا ہے، وہ اس بحث و مباحثہ کی ایک ارتقائی صورت ہے جس کا صحابہ کرام ؓ کے ہاں عمومی دور میں کوئی وجود نہیں تھا ،اور اس کا آغاز اس وقت ہوا جب اسلام کا دائرہ مختلف جہات میں پھیلنے کے ساتھ ساتھ ایرانی، یونانی قبطی اور ہندی فلسفوں سے مسلمانوں کا تعارف شروع ہوا اور ان فلسفوں کے حوالے سے پیدا ہونے والے شکوک وسوالات نے مسلمان علماءکو معقولات کی طرف متوجہ کیا۔

ابتدائی دور میں عقیدہ صرف اس بات کا نام تھا کہ قر آن کریم نے ایک بات کہہ دی ہے یا جناب نبی اکرم یکھی نے ایک بات ارشاد فر مادی ہے، بس اسی کوبے چون و چرامان لینے کا نام عقیدہ ہے۔ان عقائد کے حوالے سے صحابہ کرام گواس سے زیادہ کسی دلیل کی ضرورت {19}

نہیں ہوتی تھی اور نہ ہی انہیں اس بات سے کوئی غرض ہوتی تھی کہ وہ بات ہماری عقل وفہم کے دائرہ میں آتی ہے یانہیں ، یا ہمار مے محسوسات و مشاہدات اس کو قبول کرتے ہیں یانہیں۔ وہ ان باتوں سے بے نیاز ہو کر قرآن وحدیث کی تصریحات پر ایمان رکھتے تھے بلکہ معقولات کے حوالے سے عقائد پر بحث و مباحثہ کو بھی پسند نہیں کیا کرتے تھے، البتہ ہیرونی فلسفوں کے درآنے سے جب عقلی سوالات کھڑے ہوئے اور علمائے اسلام کو ان سوالات کے جواب میں اسلامی عقائد کی وضاحت کی ضرورت پیش آئی تو صحابہ کرام سے آخری دور میں اس قسم کے مباحثوں کا آغاز ہو اور تابعین و اتباع تابعین کے دور میں ہمیں یہ مباحث ایپ عروج پر نظر آتے ہیں۔

معقولات کے حوالے سے جب عقائد کے مختلف پہلوؤں پر بحث دمباحثہ شروع ہوا توایک دورتک اس کے مسائل کی نوعیت اس طرح تھی کہ اللہ تعالی کی رؤیت ممکن ہے پانہیں؟ اللد تعالی کی ذات اوراس کی صفات کا باہمی تعلق کیا ہے؟ قرآن کریم اللہ تعالی کی صفت ہے یا اس کی مخلوق؟ کبیرہ گناہ کے ارتکاب سے کوئی مسلمان ایمان کے دائرے سے نگل جاتا ہے یا نہیں؟ جناب نبی اکر مقاملته کے بعد نبوت کا سلسلہ ختم ہوجانے سے، ان کی نیابت امامت کے حوالے سے ہوگی باخلافت کے عنوان سے ہوگی ؟ وغیرہ ذلک۔ اُس دور میں اِ<sup>س عل</sup>م یافن كو' فقه'' كا حصه تصوركيا جاتا تقا اور فقه صرف احكام وقوانين تك محدود نهيس ہوتی تھی بلکہ ایمانیات لیعنی عقائد اور وجدانیات لیعنی تصوف وسلوک بھی فقہ ہی کے شعبے شار ہوتے تھے، چنانچہ عقائد برحضرت امام ابو حنیف کا رسالہ 'الفقہ الاکبز' کہلاتا ہے جب کہ اس کے ساتھ ساتھ عقائد کے اس عقلی مباحثہ کوعلم التوحيد والصفات، علم النظر والاستدلال اور علم اصول الدين بھی کہا جاتا تھا۔ چونکہ ان مسائل پر عام طور پر بحث ومباحثہ ہوتا تھا اور اس مباحثہ میں معتزلہ پیش پیش ہوتے تھے،اس لیے شہرستانی کے بقول سب سے پہلے معتزلہ نے اسے ' علم الکلام'' کا نام دیا ،مگر اہل سنت کے اکابر علماء نے اسے پسند نہیں کیا، چنانچہ اصول {20}

فقہ کی متداول کتاب ''التوضیح والتلو تے'' کے محشی نے نقل کیا ہے کہ حضرت امام ابو حنیفہ ؓ نے فرمایا کہ اللہ تعالی عمر و بن عبید کو تباہ کرے کہ اس نے کلام کا دروازہ کھولا ہے ،امام ابو یوسف ؓ نے فتو کی دیا کہ متعلم کے بیچھے نماز جائز نہیں ،امام احمد بن حنبل ؓ نے اس کی مذمت کی اورامام شافعیؓ نے اسے شرک کے بعد بدترین برائی سے تعبیر کیا ،لیکن رفتہ رفتہ یہ بحث ومباحثہ آ گے بڑھتا گیا اوران علمائے اسلام نے بھی جواس بحث و کلام کو پیند نہیں کرتے تھے اسلامی عقائد کی عقلی وضاحت اوراثبات کی ضرورت کو سامنے رکھتے ہوئے اسے اپنے علمی معمولات میں شامل کرلیا، چنا نچہ کم الکلام کے نام سے ایک پورانصاب ہمارے دینی مدارس میں بڑھایا جاتا ہے۔(الفرقان : ص/۲۵)

مولانا راشدی صاحب کا کلام سمجھنے کے لئے علم الکلام وفلسفۂ یونانی کے اختلاط کی مختصرتار بخ جاننا ضروری ہے،اس لئے درمیان میں بطور وضاحت کے اس کوذ کر کرنا مناسب سمجھتا ہوں۔

فلسفه يوناني كيعكم الكلام مين أميزش كمختصر تاريخ

صاحب کشف الظنون لکھتے ہیں کہ علم الکلام وہ علم ہے جس کے ذریعہ انسان کو بی قدرت حاصل ہوتی ہے کہ وہ استدلال وبراہین قائم کر کے اور شکوک وشبہات کا از الہ کر کے دینی عقائد کا اثبات کرےاوراس علم کا موضوع اللہ تعالی کی ذات وصفات ہے۔

علامهابن خلدون اپنے مقدمہ میں لکھتے ہیں:۔

<sup>د</sup> علم کلام وہ علم ہے جس کے ذریعہ علی دلائل سے ایمانی عقائد پر قبت قائم کی جاتی ہے اور اعتقادات میں اہل سنت اسلاف کے مذہب سے روگردانی کرکے باطل نظریات رکھنے والوں کی تر دید کی جاتی ہے،ان ایمانی عقائد کا مرکز کی نقطہ تو حید ہے۔' اس کے بعد علامہ ابن خلدون نے اعتقادات کی تھوڑ ی ہی تفصیل بیان کی ہے، (یعنی بہر کہ آیات متشابہات کی وجہ سے اختلافات کیسے رونما ہوئے )اور بہ بتایا ہے کہ کس طرح ایک {21}

مبتدع فرقه پیدا ہوا، جو تجسیم اور صفات میں تشبیہہ کا قائل ہوا۔علامہ موصوف لکھتے ہیں کہ:-'' پھر جب علوم وصناعات کی کثرت ہوئی ، تدوین و تالیف ، بحث و تحیص اور مو شگافیوں کے بازارگرم ہوئے اور متکلمین نے ذات وصفات کی تنزیبہ پر کتابیں تالیف کیں تواپنے وقت کے تجد دیسند معتز لہ کی یہ بدعت رونما ہوئی کہ تنزیبہہ باری کے باب میں اس انتہا پسندی کا ثبوت دیا کہ تنزیبہ پر اکتفا نہ کرتے ہوئے سرے سے صفات ہی کی نفی کرڈالی ، یعنی علم ، قدرت ، ارادہ اور حیات و غیرہ جیسی صفات کا انکار کر بیٹھے ، کیونکہ اگر ان صفات کوذات پر زائد ما نیں تو ان کے خیال میں ذات قد یم ایک نہیں رہتی بلکہ قدیم ذاتوں کا تعدد لازم آتا ہے۔'

معتز لہ کے فاسد خیالات ونظریات اور ضمناً چند جملوں میں ان کی تر دید کے بعد علامہ ابن خلدون لکھتے ہیں:۔

'' چنانچہ مبتدع فرقوں کے فاسد وباطل تصورات ونظریات کی تر دید کے لیے امام المتكلمین شیخ ابوالحن اشعری اُٹھے، اور انہوں نے فکری افراط وتفریط سے ہٹ کرا یک معتدل راہ پیش کی ۔ تشبیہ کی نفی کی ، صفات معنو یہ کا ثبات کیا ، اور تنزیبہ کے باب میں اسی حد تک گئے جس حد تک اسلاف گئے تھے، اور ایسے دلاکل فراہم کئے جو تنزیبہ کے موم کی تخصیص کرتے ہیں اور عقلی وفقی دلاکل سے صفات اربعہ معنو یہ (علم ، قدرت ، ارادہ ، حیات ) اور سے وبصر اور کلام نفسی کا ثبوت بہم پہنچایا، اور ان تمام مباحث میں مبتدع فرقوں کی تر دید کا حق اور کر دیا اور نفسی کا ثبوت بہم پہنچایا، اور ان تمام مباحث میں مبتدع فرقوں کی تر دید کا حق ادا کر دیا اور حسن وقتح کے مسائل سے متعلق عقلیت زدہ لوگوں کے باطل قول کے براہین کا قلع قمع کیا ، وہ امامت کو بھی زیر بحث لائے ، کیونکہ اس وفت فرقد 'مامیہ نے اس عقیدہ کے بھیلا نے میں بڑا ز ور با ندھا تھا کہ امامت بھی ایمانی عقائد میں شامل ہے، یعنی منصوصات میں سے ہ {22}

،اس لیے متکلمین نے امامت کی بحث کواس فن کے مسائل میں ملحق کیا اوران تمام مباحث ومسائل کے مجموعہ کو ''علم کلام'' سے موسوم کیا۔اوراس نام کی وجہ تسمیہ یا توبیہ ہے کہ اس علم کا تعلق مبتدع فرقوں کے فاسد خیالات اور باطل نظریات کے رڈ وقد ح سے اور مباحثہ ومناظرہ کا تعلق کلام ( گفتگو ) سے ہے نہ کہ کمل سے، یا پھراس لیے بیدنام رکھا گیا کہ اس علم کی بنیا داس وقت پڑی تھی جب کلام فسی کی بحث زوروں پڑھی۔

غرض شیخ ابوالحسن اشعری کا فکری حلقہ بڑھتا چلا گیا اور ان کے بعد ان کے تلامذہ، مثلاً ابن مجاہد وغیرہ ان کی روش پر چلتے رہے، پھران سے قاضی ابو بکر با قلانی نے علمی استفادہ کیا اور خصوصاً مسئلہ امامت میں ان کے طریق فکر ونظر کو اختیار کر کے اس کی تہذیب وتد وین کی اور چندا یسے تقلی مقد مات وضع کیے جن پر دلائل ونظائر موقوف تھے۔' پھر پچھ آ گے چل کر علا مہابن خلدون لکھتے ہیں کہ:-

'' پھرامام الحرمین ابوالمعالی آئے اورانہوں نے اس فن میں'' کتاب الشامل'' املاء کرائی ،جس میں اس فن کی ہر بحث بسط وتفصیل سے بیان کی ، پھراپنی کتاب کا ایک خلاصہ ''الارشاد'' کے نام سے تیار کیا، جسے لوگوں نے اپنے عقائد کی ایک رہنما کتاب کی حیثیت سے قبول کیا۔

پھراس کے بعد علوم منطق کارواج ہوااورلوگ انہیں پڑھنے پڑھانے لگے،اورانہوں نے منطق اور علوم فلسفہ میں بیفرق کیا کہ منطق ادلہ کے لیے ایک قانون اور معیار کی حیثیت رکھتی ہے ،جس پر دلائل جانچ جاتے ہیں جسیا کہ ان کے سوابعض دوسری چیزیں اس پر جانچی جاتی ہیں۔

پھرلوگوں نے علم کلام کے ان قواعد ومقد مات پر ناقدانہ نظر ڈالی جو متقد مین نے مقرر کیے بتھے تو بہت سے قواعد ومقد مات دلائل کی روشنی میں غلط دکھائی دیئے،اور بہت ممکن {23}

ہے کہ ایسااس لیے ہوا کہ اس میں زیادہ ترطبیعیات اور النہیات کے باب میں فلاسفہ کے کلام سے حاصل کیا گیا تھا، توجب ان کو منطق کے معیار پر جانچا گیا تو سب کو اس معیار کے مطابق کیا گیا ، اور بیشلیم نہیں کیا ، جیسا کہ قاضی (ابو بکر با فلانی) کا خیال تھا کہ دلیل کے باطل ہونے سے مدلول کا باطل ہونا لازم آئے گا، کیونکہ ایسا ہو سکتا ہے ، اور ہوتا ہے کہ مدلول درست اور صحیح ہو، مگر اس کی دلیل غلط ہو، تو یہی بات یہاں کیوں نہیں ہو سکتی کہ متفذ مین کے دلائل تو غلط ہوں ، مگر وہ عقائد جن پر انہوں نے دلائل فر اہم کیے بتھے، وہ صحیح ہوں ، اور ان کے

پس بیطریق بحث واستدلال متقدمین کے طریق بحث واستدلال سے مبائن تھا،اور اس کا نام' متاخرین کا طریقہ' رکھا گیا۔جس میں بہت سی ایسی جگہوں پر فلاسفہ کی تر دید بھی کی گئی، جہاں ان کے تصورات ونظریات ایمانی عقائد سے طراتے تھے،اور عقائد کے باب میں ان (فلاسفہ ) کو ایک فریق مقابل کی جگہ دی ، کیونکہ ان کے بکثرت نظریات مبتدع فرقوں کے مذاہب سے ملتے جلتے تھے۔

علم کلام میں اس طریق بحث واستدلال پرسب سے پہلےامام غزالیؓ نےقلم اٹھایا، پھر امام ابن الخطیب اورایک جماعت نے ان کی روش اختیار کی ،اوراسی پراعتماد کیا۔'' <u>کلام وفلسفہ کے میاحث کا ا</u>ختلاط:۔

<u>اس کے بعد علامہ ابن خلدون لکھتے ہیں کہ:-</u>

''لیکن پھران کے بعد آنے والے متاخرین نے غلو سے کام لیا اور اس علم کی تحریروں کو کتب فلسفہ سے خلط ملط کر دیا اور دونوں علموں کے موضوع کے باب میں انہیں اس قدر التباس ہو گیا کہ ان دونوں کو وہ ایک ہی علم گمان کر بیٹھے،اورا سیا اس لیے ہوا کہ ان دونوں کے مسائل ومباحث میں اشتباہ تھا۔' {24}

چندسطروں کے بعدرقم طراز ہیں کیہ '' یوں ان متاخرین کے یہاں علم کلام اور فلسفہ کے طریق بحث واستدلال گڈ مڈ ہوکر رہ گئے اورعلم کلام کے مسائل کا فلسفہ کے مسائل سے التباس ہو گیا ،اور بیخلط ملط اور التباس ایسا ہوا کہ ایک فن کی تمیز دوسر نے فن سے سخت دشوار ہوگئ ،اور طالب علم کے لیے ان کی کتابوں سے استفادہ کی راہ بند ہوگئی ،جیسا کہ بیضاوی کی''الطّوالع' 'اوران کے بعد آنے والے علمائے عجم کی تالیفات اس کی تصدیق کرتی ہیں، البتہ جوطلبہ مختلف فکری مذاہب سے واقف ہونا چاہتے ہیں اور دلائل وبراہین کی معرفت حاصل کرنے کےخوا ہش مند ہیں ،ان کے لیے بیرکتُب اچھاخاصہ ذخیرہ رکھتی ہیں، رہاسلف کے طریقہ کا تقابل عقائد علم کلام سے، تو اس کے لیے متکلمین کا برانا طریقہ ہی مفید مطلب ہے اور اس باب میں اصل کتاب ''الارشاد'' ہے اور جو اس جیسی کتاب ہواور جسے اپنے عقائد کے ساتھ ساتھ فلاسفہ کے نظریات کا ردیھی مطلوب ہو، تو اسے امام غز الی اور امام ابن الخطیب کی کتابوں کا مطالعہ کرنا چاہئے کہ ان کتب میں اگر چہ قدیم روش سے ہٹ کر مباحث ومسائل بر کلام کیا گیا ہے، کیکن ان میں کلام وفلسفہ کے مسائل ومباحث کے درمیان اختلاط والتباس نہیں ہے، جوان کے بعد کے متاخرین میں پیدا ہو گیا ہے۔ علمائے متکلمی<u>ن کی خدمات:۔</u>

اورا گراللد تعالی اس امت میں ایسے اولوالعزم اشخاص ورجال کونہ اٹھا تا، جنہوں نے امت کے عقائد کی حمایت میں باطل کا زور تو ڑااور دینی تعلیمات کی جانب سے دفاع کیا تو اختلال وفساد کا رخنہ بہت بڑھ چکا ہوتا اور امت صرت کھر اہمی کے گھڑ ھے میں جاہڑی ہوتی ، چنانچہ ،''کشف الظنون'': ج/ا،ص ۲۹۴۶ میں علوم حکمیہ پر گفتگو کرتے ہوئے مصنف کہتے ہیں کہ:-منسف الظنون' نی جارہ کہ میں علوم حکمیہ پر گفتگو کرتے ہوئے مصنف کہتے ہیں کہ:-متر یعت کی مخالفت کرتی ہیں تو انہوں نے عقائد کے باب میں ایک مستفل فن مدون کیا جو علم {25}

کلام کے نام سے مشہور ہوا (جو فلسفیانہ ردوقد ح اور طرز واسلوب سے پاک تھا) کیکن متاخرین مخفقین نے فلسفہ سے وہ باتیں اخذ کر کے جوشریعت کے خلاف نتھیں ،کلام میں ملادیں، کیوں کہ ایسا کرنا ضروری تھا جیسا کہ سعد الدین ( تفتازانی ) نے اپنی شرح مقاصد میں کیا ہے، توان کا کلام بجائے خودایک اسلامی حکمت (علم) بن گیا اورانہوں نے متعصبین کے رد وا نکار اور اس مخلوط کرنے پر ان کے اعتر اض کی کوئی پر دانہیں کی ، کیونکہ انسان کی سرشت میں بیرچیز داخل ہے کہ وہ جس امر سے ناواقف ہوتا ہے،اس کی مخالفت کرتا ہے۔ ليكن چونكهان كااخذ وخلط بطريق نقل واستفاده نه تقا بلكه بهت سيطبيعي وفلكي اور عنصری امور سے متعلق سببیل ردوقدح اوربطورنقض وایرادتھا،اس لیے چھ غیرمسلم افراداور اہل اسلام میں سے بھی چندا شخاص ،مثلانصیر طوسی اورابن رشدا تھے اوران (متکلمین ) کے رد اوران کے دلائل کی شکست وریخت کے لیے کھڑ ہے ہو گئے ، تو اس طرح یون کلام علم الحکمت ے مشابہ ہو گیا جس میں نقض وابراداور دلاکل کی شکست وریخت ہونے گی۔''( تاریخ افکار وعلوم اسلامی: ص/ ۲،۹۷ +۱،۷۳۲) جديدفلسفيرك جندا شكالات مولا ناراشدی صاحب آ گے لکھتے ہیں: بہ تو مختصر تعارف ہے علم الکلام کا جو ہمارے دینی نصاب کا با قاعدہ حصہ ہے اور اب تک انہیں خطوط پراستوار ہے جن پرصد یوں قبل اس کی تشکیل ہوئی تھی ،اب ہم ان تبدیلیوں ادران کے حوالے سے پیدا ہونے والی ضروریات کی طرف آتے ہیں جو گذشتہ تین صدیوں کے دوران بندر بخ رونما ہوئی ہیں۔ ہمارے علم العقائد والکلام کے بیشتر مباحث یونانی فلسفہ اور ان کے ساتھ ساتھ ایرانی، ہندی اور قبطی فلسفہ کے ساتھ ہمارے علمی تعارف کی پیداوار ہیں اور ہمارے یہاں اسے {26}

<sup>د</sup> معقولات' کے عنوان سے تعبیر کیا جاتا ہے جب کہ خوداس فلسفہ کی اپنی ہیئت تبدیل ہو چکی ہے اورارتقائی مراحل نے اس کی شکل وصورت تک بدل کر رکھ دی ہے۔مثلا ماضی میں سائنس کو معقولات کا حصہ تصور کیا جاتا تھا اور وہ فلسفہ کا حصہ بھی جاتی تھی ، چنانچہ ہمارے یہاں فلکیات اورطبعیات کومعقولات ہی کے ایک حصبہ کے طور پر پڑھایا جاتا تھا، جب کہ سائنس ایک عرصہ سے فلسفہ ومعقولات سے الگ ہوکرا یک مستقل علم کی شکل اختیار کرچکی ہے اوراب وہ معقولات اورفلسفہ کا حصبہ ہیں ہے بلکہ مشاہدات ومحسوسات کے دائر ے میں شامل ہوچکی ہے۔ اس لئے میں بیرض کرنا جا ہوں گا کہ عالمی افق پر گذشتہ تین صدیوں کے درمیان رونما ہونے والی علمی تبدیلیوں اور خاص طور پر فلسفہ، سائنس اورعمرانیات کی انسانی ذہنوں پر حکمرانی سے پیدا شدہ صورت حال میں ہمیں ''علم العقائد والکلام'' (بلکہ اس سے زیادہ اہم فلسفہ) کے نصاب کا از سرنو جائزہ لینا ہوگا۔اسکا مطلب عقائد میں تبدیلی نہیں ہے بلکہ ان کی تعبیرات وتشریحات کے اسالیب اورتر جیجات کی از سرنو تشکیل ہے جو وقت کی اہم ترین ضرورت ہے۔ ماضی میں یونانی اور دیگر فلسفوں کی آمد برہم نے اپنے عقائد پر یوری دل جمعی *ے ساتھ* قائم رہتے ہوئے ان کی علمی وعقلی تو جیہات وتعبیرات کا ایک نظام تشکیل دیا تھا جس کے ذریعہ ہم نے اپنے عقائد وایمانیات کے خلاف فلسفہ و معقولات کی یلغار کا رخ موڑ دیاتھا، آج بھی اسی کام کے احیاء کی ضرورت ہے اور عقائد دایمانیات کے باب میں جدید فلسفہ، سائنس اور عمرانیات کے پیدا کردہ مسائل اور اشکالات کسی اشعری، ماتریدی، ابن حزم، غزالی، ابن رشد، ابن تیمیہ اور شاہ ولی اللہ کی تلاش میں ہیں، جو ظاہر ہے کہ انہی مدارس کی کوکھ سے جنم لیس گے،اس لیے دینی مدارس کواس پہلو سے اپنے ''بانچھ پن' کے اسباب کا کھلے دل ود ماغ کے ساتھ جائز ہ لینا چاہئے اوران کے علاج کا اہتمام کرنا چاہئے کہان کے ذمہ آج کے دورکاسب سے بڑا قرض یہی ہے۔

{27}

اس کے ساتھ ہی بطور نمونہ عقائد وایمانیات سے تعلق رکھنے والے چند سوالات کا ذکر کرنا چاہوں گا جو آج کے علمی تناظر میں تعلیم یافتہ نو جوانوں کے ذہنوں میں ڈیرہ جمائے ہوئے ہیں اور ان کے قابل اطمینان جوابات فراہم کرنا ہماری اسی طرح کی ذمہ داری ہے جس طرح ابوالحسن اشعری اور ابومنصور ماتریدی نے اپنے دور کے کمی چیکنے کا منطق واستدلال کے ساتھ سا منا کیا تھا:

- انسان کو جب نفع ونقصان کے ادراک کے لئے عقل دی گئی ہے تو پھر مذہب کی ضرورت کیا باقی رہ جاتی ہے؟
- وحی کی ماہیت کیا ہے اور کیا بیانسانی عقل ووجدان سے ہٹ کرکوئی الگ چیز ہے؟
  حی عقل بری ہم تعلقہ سے
  - وحی اور عقل کا باہمی تعلق کیا ہے؟
- انسانی سوسائٹی جب مسلسل ارتقاء کی طرف بڑھ رہی ہے تو نبوت کا دردازہ
  میں کہا یہ نہ ہو گیا ہو ؟

درمیان میں کیوں بندہوگیا ہے؟

- سائنس اور مدہب کا باہمی جوڑ کیا ہے؟
- مذاہب کی مشتر کہ صداقتوں پر یکساں ایمان رکھنے اوران کے مشتر کہ مصالح پر مشتر کہ مصالح کہ مشتر کہ مصالح پر مشتر کہ میں مشتر کہ مصالح پر مشتر کہ میں کہ مشتر کہ مصالح پر مشتر کہ میں مشتر کہ مصالح پر مشتر کہ مصالح کہ مشتر کہ مصالح پر مشتر کہ مصالح کہ میں میں کہ میں میں میں میں کہ مشتر کہ مصالح کہ مشتر کہ مشتر کہ مصالح کہ میں کہ میں میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ مصالح کہ مشتر کہ میں کہ می میں کہ می

تہذیب کومستر دکرنے کا کیاجواز ہے؟ ت

قرآن وسنت کے معاشرتی احکام اس دور کی عرب ثقافت یا رواجات کے پس

منظرمیں بتھے یااس سے مختلف ثقافتوں کے ماحول میں بھی واجب <sup>ا</sup>عمل ہیں؟ پر بہ د

 احکام وقوانین میں مصالح ومنافع اوراہداف ومقاصد معتبر ہیں یا ظاہری ڈھانچہ بھی ضروری ہے؟ {28}

اورسب سے بڑھ کریہ کہ خدانعالی کا وجود بھی ہے یانہیں؟ وغیرہ ذلک۔ بیہ مسائل نئے نہیں ہیں بلکہ ہر دور میں کسی نہ کسی عنوان سے زیر بحث رہے ہیں ؛لیکن آج کے عالمی تناظر میں بیزیادہ ابھرکر سامنے آئے ہیں اورا یک مسلمان کواسلامی اعتقادات اورا یمانیات کے معیار پر باقی رکھنے کے لئے ان سوالات اوران جیسے دیگر بہت سے سوالات کے ایسے جوابات ضروری ہیں جوآج کے علمی تناظراور ہمہ نوع معلومات کے افق میں قابل اطمينان ہوں۔(الفرقان:ص/۳۲) حیہ الامت حضرت تھانو ک<sup>ی</sup> نے بھی فلسفہ جدید کے چند بنیا دی اشکالات اوران کے اصولی جوابات تحریر فرمائیں ہیں جو قل کئے جارہے ہیں۔ سائنس کے بنیادی اصول، اہل سائنس کی شریعت سے مزاحمت اوراس باب ميں اصولى گردنت جديدفلاسفهاورابل سائنس كےنز ديک عالم ساوی دارضی تمام کا ئنات کی اصل دو چیزیں ہیں(۱) مادہ اور (۲) اس کی قوت (حرکت) اور بیہ دونوں قدیم ہیں، ازلی ہیں۔ایک دوسرے کے لیے لازم ہیں، ایک کا دوسرے سے انفکاک ناممکن ہے۔ توہیولیٰ ہی ہے جونہایت درجہ بسیط جتنا زیادہ سے زیادہ بسیط ہونے کا ماده : تصوركيا جاك (في أبسط ما يُمكن تصوُّرُها). (۱) قوۃ دراصل مادہ کی حرکات کا نام ہے اس حرکت کا کوئی سبب نہیں ہے بلکہ بیا س کی ذاتی حرکت ہے۔اجرام ساویہ،کواکب ،کا ئنات ارضیہ، جمادات ، نبا تات ،حیوانات ، بیہ سب مادہ ہی سے اس کی حرکت کے سہارے وجود میں آئے ہیں۔ مادہ کے قدیم ،علت فاعلی اور مؤثر حقیقی ہونے کی وجہ سے فلاسفہ جدید کسی (٢)

{29}

معبوداورخالق کا ئنات کاا نکارکرتے ہیں۔ (۳) صانع عالم اورخالق کائنات کے انکار کے نظریہ کی بنایر ہی اشیاء کو اس کی طبیعت اور تا ثیر کے ساتھ مؤثر بالذات شمجھتے ہیں، اور کا رخانہ عالم کا وجود وظہور از خود محض ا تفاقی طور پر مانتے ہیں اور ذات خداوندی کے متعلق ان شبہات میں مبتلا ہیں : (الف) بلاجسم ومادہ اورصورت جسمیہ اورکم وکیف کے سی شک کا تصور عقل کے لي نامكن ب-(ب) لاشئے سے سی شئے کے وجود کا تصور عقل کے لئے ناممکن ہے۔ (ح) اگرنظام عالم کسی حکمت اورارادہ کے تحت قائم ہوا ہوتا تو اس قصد وارادہ اور حکمت کی علامت تامہ ہر شی میں یائی جاتی۔ لیکن غور کرنا چاہئے کہ اگر کسی چیز کے تصور پرکسی کی عقل قادر نہ ہوتو کیا اس سے اس کا موجود نہ ہونا ثابت ہوجائے گا، کتنے ہی حقائق ایسے ہیں کہ ان کا تصور کما حقہ ہیں ہوتالیکن ان کے وجود پر چوں کہ دلیل قائم ہے، اس لیے ان کانفس الامری وجود تسلیم کیا جاتا ہے ۔خالق کا ئنات کی ذات ،اس کی صفات اوراسی طرح اسلام کے دوسرے معتقدات پر دلائل وبراہین قائم ہیں۔ انہیں معتقدات میں سے جہت فوق میں سبع ساوات کی تخلیق ،ان آ سانوں کے او پر جسم کبیر کی تخلیق جس کا نام کرسی ہے اور اس سے بھی او پرجسم اکبر کی تخلیق جس کا نام عرش ہے۔ ہمارےاوران اجسام کے مابین مسافات عظیم ہےاورا یک دار ہے جس میں انسان کے لیے تمامنعتیں رکھیں اس کا نام جنت ہے جو بےحدوحساب کشادہ ہے،اسی طرح ایک دارعذاب ہے جسے جہنم کہتے ہیں۔ اہل سائنس ایسے خلاءمتد کے قائل ہیں کہ افکار دعقول جس کی دسعت کا اندازہ

{30}

کرنے سے عاجز ہیں اور د ماغ وذہن جس کا تصور کرنے سے بے بس ہیں ،تو مٰدکورہ اشیاء جنت وجهنم ،سموات ، کرسی ،عرش اسی خلاءممتد اور بعد شاسع میں ہوں ،اور خاہر حواس ودیگر ذرائع والات کے ادراک سے بھی زیادہ دور ہوں تو آخر مانع کیا ہے؟ اور بیمکن کیوں نہیں؟ اوران کے انکار کی دلیل کیا ہے؟ اوریہی حال بقیہ چھزمینوں کا ہے کہ کمکن ہے کہ وہ نظام شمشی کے اسی خلامیں ہوں جس میں تمہاری بیرز مین اور دیگر کوا کب ہیں،اورا نکا بُعد ہم سے اتنا زیاده هوکه دیکھی نه جاسکتی هوں، یا بیه که ایسی روشن نه هوں که جنهیں دیکھنا اور پہچاننا آسان ہواور بیچھی ممکن ہے کہ سائنسدانوں نے انہیں دیکھا ہواورکوا کب میں شار کرلیا ہو۔ انہیں معتقدات میں سے بیر ہے کہ اللہ تعالی نے اجسام نورانی پیدا کئے جو ہمارے سامنے، ہمارے درمیان موجود رہتے ہیں ،آتے جاتے ہیں کیکن ہم انہیں دیکھ نہیں سکتے ، یہ فرشتے ہیں۔اورایک دوسری مخلوق پیدا کی جو جنات ہیں تو یہ کیونکرمکن نہیں کہ پیخلوق موجود ہواورہمیں دکھائی نہ دے،آخربے دیکھے مادہ کو کا ئنات کی اصل قرار دیتے ہیں۔ہوا کی کرشمہ سازی ہے کہ بڑے بڑے درختوں کوا کھاڑ پھینگتی ہے تو فرشتوں اور جنات میں اس قشم کے اعمال کی قوت ہوتو کیا تعجب ہے ۔روشن ایک لاکھ چھیاسی ہزارمیل فی سکنڈ کی رفتار سے مسافت طے کر سکتی ہے تو فرشتوں اور جنات کی حرکت سریعہ ممتد ہ میں کیونکر تعجب ہے؟! رہا مسلہ معاد کا تو اس کے استحالہ پر اہلِ سائنس کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے اور مخبر صادق نے خبر دی ہے،لہذااس کا اعتقاد واجب ہے،خود مادہ جو کہ کا ئنات کی اصل ہےاور اس کی ماہیت دحقیقت کے بیان میں فلاسفہ میں اتفاق ہےاور نہ ہی سائنسداں منفق ہیں بلکہ مادہ کی کماحقہ حقیقت سے ناواقف؛ کیکن بے دیکھے اسے شلیم کرتے ہیں یا مثلا دماغ کے ادراک کی حقیقت کیا ہے؟ اس طرح کی کتنی ہی چیزیں ہیں جنگی حقیقت نہیں جانی جاسکی اور نہ ان کا تصور کیا جاسکالیکن ان کے موجود ہونے کا اقرار کرتے ہیں۔اسی طرح اللّٰد تعالی کی {31}

قدرت اورحکمت کی کتنی ہی نشانیاں ہیں جن کا کوئی حدوحساب نہیں۔ بہر حال انکار خدا پر بنیا در کھ کر کے ان فلا سفہ جدید ہ ( اہل سائنس ) نے تکونات عالم اور نظام عالم کے باب میں درج ذیل چند مسائل کا اختر اع کیا: ( الف ) حدوث تنوعات عالم : ساوی وارضی تما م کا ئنات کی انواع واقسام کی مخلوق بطور انشقاق وارتقاء کے وجود میں آئی۔

(۱) اس کامکوّن اول مادہ زُلالی ہے جو بہت سے جامدوسیال عناصر سے ترکیب شدہ ہے۔اس میں اغتذا ،انقسام اور توالد کی خصوصیات ہیں جسے بروتو پلاسا (Protoplasm) کہتے ہیں۔اس مادہ میں ترقی اورتوالد ہوتے ہوتے نبات کی نہایت سادہ شکل ؛ پھراس سے دوسرے نبا تات ؛ اسی طرح حیوانات اور حیوانات سے انسانوں کا وجود وظہور ممل میں آیا۔

(۲) تباین الافراد: افراد اینی اصل کے اعتبار سے ایک دوسرے سے مشابہت نہیں رکھتے ،اسی مباینت کاثمرہ ہے مذکر دمؤنث صنفوں کاظہور۔ (۳) تنازع للبقاء بین الافراد: قوی افراد باقی رہتے ہیں ہضعیف وغیر متحمل

افرادہلاک ہوجاتے ہیں۔ (۴) انتخاب طبعی: طبیعت اپنے لیے جس چیز کو احسن والمل سمجھتی ہے اسی صورت کو اختیار کرلینی جاہئے۔ (ب) انسانی ارتقاء:

انسان من جملہ حیوانات کے ایک حیوان ہے جوارتقائی طور پر انتخاب طبعی کے تحت اس مخصوص صورت اور مرحلہ تک پہنچا۔ (ج) انسانی عقل وحیات: {32}

انسانی عقل وحیات اورانسانی ادراک عناصر کے اجزاء صغیرہ کے باہم مغل وانفعال کا نتیجہ ہے،اورانسانی عقل اور دوسر بے حیوانات کی عقل میں فرق صرف کمیت اور مقدار کا ہے۔ (د) مذہب ساوی کے ساتھ اہل سائنس کی مزاحمت :

اہل سائنس شریعت محمد بیہ کے ان مسائل کا انکار کرتے ہیں: (۱) بعث بعد الموت ۲)جنت(۳) دوزخ(۴) وجود ملائکہ(۵) جن(۲) ساوات(۷) عرش (۸) کرسی (۹)لوح(۱۰)قلم(۱۱) افعال ملائکہ ظیم وغیرہ۔

اہل سائنس کے مذکورہ اساسی اور بنیا دی امور کا اصولی جواب:

اصولى طور پر يدا مركمو ظرر مهنا چا ہے كە شريعت كامقصود يد ہے كە مخلوق كى رہنمائى خالق كى معرفت كى طرف كى جائے اور مخلوق كا خالق سے رابطہ بحال كيا جائے، اسى طرح كيفيت عبادت اور دہ احكام جن سے انتظام معاش قائم ہوا ور معا د بہتر ہو، ان كا بيان مقصود ہے ۔ علوم كونيہ، كيفيت خلق عالم كے مباحث شريعت كامقصود نہيں ہيں ۔ ہاں مقاصد كى تحصيل ميں جس قد رضر ورت تقى بطورا جمال كے بقد رضر ورت ان كا ذكر كيا گيا مثلاً آسان وز مين كا پيدا كرنا، ان كا عدم سے وجود ميں لانا، نوع بنوع مخلوقات ميں اختلاف كى نوعيت اور نظام جس سے لوگوں كے ليے عالم كے معبود وخالق كے وجود پر عقلى دليل قائم ہو سكے ۔

اب سمجھنا جا ہے کہ فلسفہ جدیدہ اور سائنس میں جو چیز قطعی طور پر ثابت ہے دلیل شرعی اس کا انکار نہیں کرتی ، کیوں کہ دوقطعی دلیلوں میں ٹکراؤ نہیں ہوسکتا، اور جو بات شریعت میں قطعی طور پر مذکور ہے ، مثلاً : سات آ سمان اور سات زمین کا ہونا، تما مخلوق کا حادث ہونا ، کواکب کا آ سمان میں ہونا اور عوالم کی ہرنوع کی تخلیق مستقل طور پر ہونا نہ کہ انشقاق وارتقاء کے طریقہ پر، ان چیز وں کی نفی پر کوئی قطعی عقلی دلیل قیامت تک قائم ہیں ہوسکتی اور جو دلیل بیان کی جاتی ہیں مثلاً ارتقا میں، وہ محض مفر وضات و تحمینے ہیں بعض میں محض تحکم ہے ، بعض {33}

میں بے بنیا ددعوی ہے، مثلاً ملائکہ کے انکار کا دعویٰ۔ جہاں تک فروع کا اصول کے صفات میں مبائن ہونے کا مسئلہ ہے تو بیرنبا تات وحیوانات ہی میں نہیں اور نہ ہی محض فر وع واصول میں بلکہ تمام موجودات میں یہ چیز جاری دساری ہے جواللد تعالی کی قدرت کا ظہور ہے تا کہ تمام انواع کے افراد میں تمییز وتفریق ہو سکے ؛ کیوں کہ اگر تمام انواع کے افراد ایک ہی صورت پر ہوتے تو اشتباہ پیدا ہوکر نظام عالم میں اختلال واقع ہوجاتا ،اورا نتخاب طبعی جس کو کہا جار ہا ہے توبیجی توممکن ہے کہ بطور تخلیق کے بیہ بات ہو کہ اللہ تعالی نے پہلے ادنی اور ضعیف مخلوق کو پیدا کیا ہو،اس کے بعداس سے زیادہ قوی اور اعلی مخلوق ادنی اور کمز ورمخلوق سے نکالنے کے بچائے مستقلاً پیدا کی ہوجس سے قوی کے لیے ضعیف سے تنازع للبقاء کی نوبت ہی نہآئی ، پھراس سے زیادہ قوی اور اعلی مخلوق مستقلاً پیدا کر دی ہواسی طرح سلسلہ چلتا آ رباہو یہاں تک کہموجودہ تمام انواع ظہوریز بر ہوگئی ہوں،ایسی صورت میں ارتفاء کا نظریہ ازرد بے عقل بھی بے گمان ہوکر مشکوک ہوجا تا ہے اور طواہر نصوص کی تائید کے ساتھ نظریہ خلق ہی راجح ہوجا تا ہے،اس طرح جب نظریہارتقابے ثبوت کھہرا تو اس نظریہ پرانسان اور بندر کااصل واحد سے چھوٹ کر (لطورانشقاق) نکلنے کی بنیاد بھی خلاہر ہے کہ ہیں رکھی جاسکتی۔ سائنس دانوں کی باقی چیز وں میں جن کا تعلق تحقیقات ومشاہدات سے ہے صرف اتنی خطا ہے کہ وہ ان کا فاعل حقیقی مادہ کوقر اردیتے ہیں اور بیہ باطل ہے بلکہ ان کا خالق اللہ تعالی ہے۔اور ہاں انسان کے لیےروج ہے جومرنے کے بعد بھی باقی رہتی ہے،ا سے لذت والم کا احساس ہوتا ہے۔اس عقیدہ کی نفی پر اہل سائنس کے پاس کوئی بر ہان عقل قطعی یاظنی نہیں ہے۔اسی سے عذاب قبر کے متعلق اشکالات بھی دور ہوگئے۔ اعتقاد معاد : پرنجات حقیقی کا مدارتو ہے ہی ،نظام عالم د نیاوی کا دارومداربھی اسی پر

{34}

ہے، کیوں کہ خواہشات ، شہوات ، لذات کی ہوس کا مقابلہ محض قوانین اور قوانین کاعلم نہیں کر سکتے ، بلکہ نفوس کو مضر توں سے بچانے اور طریق خیر کی انتباع پر آمادہ کرنے والی چیز ایمان بالمعاد اور مکافاۃ علی الاعمال ہی ہے۔ اگر انکار کیا جائے تو اس سے برا کوئی شرنہیں۔ فحصل ان انکار المعاد شر لایما ثلہ شر.

(النظر الثانی: درایة العصمة از عیم الامت حفزت مولانا انتر نبای تفاندی بی سر النظر الثانی: درایة العصمة از عیم الامت حفزت مولانا انتر نبای تفاندی بی تحقیق ایک سلسله گفتگو میں فر مایا: جس قدر ما دیات میں ترقی ہور ہی ہے ہم کو دین کی تحقیق میں بہت سہولت ہور ہی ہے مثلا گرا موفون ہے جو محض جماد ہے ، عکر اس میں با معنی آ داز پیدا ہوتی ہے تو نامہ اعمال کی پیش کے دفت ہا تھوں پیروں کا بولنا اس کے بہت قریب نظیر ہے ، اس سے اس دعو بی سے سمجھانے میں ہم کو بڑی سہولت ہوگئی ، منگر این کا ایسی ایجاد میں کرنا ہمارے لیے حجت تامہ ہوگئی ، خدانے ان ہی سے وہ کا م لیا جس سے خود لا جواب ہو گئی گرا ہوا سلام کے گوا سی کی نظیر ہوں کا انگار کرتے ہیں۔ اپنے تجربہ میں آ جائے اس کے تو قائل ادر جوا سلام کے گوا سی کی نظیر ہوں اس سے انگار۔ (ملوظات، الافا ضات الید می جلد/ ۸ می/۱۰۰۱) در اور سے مرت کی پہنچ گئے چندر کعتیں شکر انہ کے پڑھونگا اگر یا در ہا (کیونکہ ان لوگوں کو حضور حقیق میں معراج سے انگار ہے ہمارے پاس جواب ہو گئی کہ اور در معراج میں ) موانع کے قائل ہوا در تہ انگار ہے ہمارے پاس جواب ہو گئی کہ اور در معراج میں ) موانع کے قائل ہوا در تھا انگار ہے ہمارے پاس جواب ہو گئی ہو کہ ان در ان کا ایسی ایک در ان کا در معراج میں ) موانع کے قائل ہوا در تا ہیں۔ ایک سے دو موانع کیوں مرتفع ہو گئی ہو گا کہ د میں ا

(ملفوظات حكيم الامت: الافاضات اليوميه: ج/ ٨،ص/ ٣٣٩ تا٣٣٩)

حضرت تقانوى رحمة اللّدعليه كاعلم الكلام ميں تخبريدى كارنامه علم كلام ميں مجدد وقت حضرت مولانا اشرف على تقانو كَّ كا ايك ٨٠/صفحه كا حِصومًا سا رساله "الانتباهات المفيدة عن الاشتباهات الجديدة" ہے جس كى تقريب تاليف كاماحصل بيہ ہے كہ: {35}

''اس زمانه میں مسلمانوں میں عقائد کی اور پھراس سے اعمال کی جودینی خرابیاں پیدا ہوگئی ہیں،اور ہوتی جارہی ہیں،ان کو دیکھ کرا کثر زبانوں سے جدیدعلم کی ضرورت تد وین کا ذکر سناجا تا ہے گوجو قدیم علم کلام پہلے سے مدوّن موجود ہے، اس کے اصول بالکل کافی ودافی ہیں،البتہ ان اصول کے استعال اور تفریعات کے اعتبار سے بیرجد بد ضرورت مسلّم ہوسکتی ہے، مگراس کا بیجد ید ہونا شبہات کے جدید ہونے کی بناء پر موجود ہے، تا ہم بیشبہات کیسے ہی ہوں اورکسی بھی زمانہ میں ہوں ،ان کے جواب کے لیے وہی قدیم علم کلام کافی ہوتا ہے۔' لہذاایک ضروری اصلاح وتجدید توبیہ فرمائی کہ قنہ یم علم کلام ہی کے اصول سے تفریع کر کے جدید شبہات کے جوابات دیئے جاسکتے ہیں ،لیکن بہت زیادہ اہم وضروری اصلاح خود کلام جدید کا نام لینے والوں کے اس خطرناک رجحان کی ہے کہ وہ تحقیقات ِ جدیدہ کوغیر مشکوک ومسلّم قراردے کر شریعت کے قطعیات ومنصوصات تک کو صینچ تان کران کے موافق وتابع كرديناجا يتح ہيں۔ · ' گوان تحقیقات کی صحت نه مشاہد ہ سے ثابت ہو، نہ کوئی اور قطعی عقلی دلیل قائم ہو،سوظاہر ہے کہ بیمقصود سراسر باطل ہے، کیونکہ جن دعوؤں کا نام تحقیقات جدیدہ رکھا گیا ہے، نہ وہ سب تحقیقات کے درجہ کو پہنچے ہوئے ہیں، بلکہ زیادہ تر تخمینات وو ہمیات ہیں اور نہ ان میں اکثر جدید ہیں، بلکہ فلاسفۂ قدیم کے کلام میں بھی یائے جاتے ہیں،اور ہمارے متکلمین نے ان پر بحث بھی کی ہے۔ البيته اس ميں شبه ہيں كہ بعضے شبہات كا ذكر زبانوں يرنہيں رہا تھا وہ اب از سرنو تازہ

، جه می مهل جه می خرک مهر می مرح می موارد و می موان چه می موان جه مورد می موان می موان می موان می موان می موان موالح میں ،اور بعض کا عنوان کچھ جدید ہو گیا ہے ،اور بعضوں کا خود معنی مبنی بھی جدید پیدا ہو گیا ہے ،جن کو دافعی تحقیقات جدید ہ کہنا صحیح ہو سکتا ہے ،اس لیےان شبہات اوران کے از الہ کو؛ نیز {36}

اس وجه سے کہ مذاق زمانہ کے لحاظ سے پھھ طرز بیان میں بھی جدت مفید ثابت ہوتی ہے، اس کو کلام جدید کہنا درست و بجا ہے، اور اس بناء پر کلام جدید کی ضرورت سے بھی انکار نہیں۔' اس رسالہ'' امنتا بات' میں حضرت نے بڑی حد تک اسی دشواری کو دور فرمایا ہے اور سب سے پہلے اصول موضوعہ ہی کا بیان اور شرح فرمائی گئی ہے کہ اگر ان کو سمجھ کر پیش نظر رکھا جائے تو سابقہ شبہات ہی کا نہیں بلکہ آئندہ بھی قیامت تک جدید سے جدید تحقیقات سے پیدا ہونے والے شبہات ہی کا نہیں بلکہ آئندہ بھی قیامت تک جدید سے جدید تحقیقات سے پیدا ''ا منتا بات' ہیں جن میں مختلف شبہات کو ان اصول موضوعہ کے دوالوں سے اسی طرح حل کیا ''ا منتا بات' ہیں جن میں مختلف شبہات کو ان اصول موضوعہ کے دوالوں سے اسی طرح حل کیا متعارفہ کے دوالوں سے ثابت کیا جاتا ہے۔('تجہ ید معاشرت : ص) ہوئے متعارفہ کے دوالوں سے ثابت کیا جاتا ہے۔('تجہ ید معاشرت : ص) ہوں دھٹرت مولا نا مفتی حمد تقی عثانی صاحب ''الا منتا بات المفید ہ'' پر تھرہ دفر ماتے ہوئے

<sup>د</sup> انیسویں صدی عیسویں کے فلسفہ نے مختلف اسلامی عقائد پر جواعتر اضات وشبہات وارد کئے ، متجد دین کے ایک طبقے نے ان سے مرعوب ہو کر ان عقائد میں کتر بیونت شروع کردی، حالانکہ بیشبہات علمی وعقلی تحقیق پر نہیں؛ ملحدین کی پیلسٹی پر مینی شے، حضرت تقانو ک نے بیہ کتاب انہی لوگوں کے شبہات کی تر دید میں کھی ہے اور حقیقت بیہ ہے کہ عہد حاضر کی فکری گمراہیوں میں سے شاید کوئی گمرا ہی ایسی نہ ہو جس کے منشاء وماخذ پر اس کتاب میں انہنا تی معقول کلام موجود نہ ہو۔ حضرت تقانو کی ؓ نے شروع میں عقلی شخصی کتر پر اس کتاب میں اسول قائم کر کے انہیں ثابت اور واضح کیا ہے پھر ان اصولوں کے مطابق متجد دین کے شبہات کا ایک ایک کر کے جواب دیا ہے، چنا نچہ اس میں حدوث مادہ ،خدا کی قدرت کا ملہ، واقعات مابعدالموت، آفاقی حقائق ،مسئله نقدیر ،مسئله بحجزات ،عبادات ،معاملات ،سیاسیات ،معاشرت واخلاق اورعقلی طریق پراستدلال سیمتعلق نهایت جامع ومانع ،اطمینان بخش اور فکرانگیز مباحث موجود ہیں ۔

بندہ نے اپنی اس کتاب''**جد ید فلسفہ وعلم الکلام' 'میں ف**لسفۂ قدیم کی چندا صطلاحات ذکر کرتے ہوئے حضرت تھانو کیؓ کی الانتہا ہات کے اصول موضوعہ وانتہا ہات المفید ہ اور دیگر پچھ مضامین کا خلاصہ مولا ناعبدالباری ندو کؓ کے حوالے سے فقل کیا ہے تا کہ قدیم علم الکلام سے جدید فلسفہ کے جوابات کا اندازہ بھی معلوم ہوا۔

البنة حضرت تھانو کؓ کے انتقال کے بعد سائنس میں مزید ترقی ہوئی اور کٹی نئے سائنسی نظریات نے جنم لیا جواسلامی عقائد کی صداقت کے لئے دلیل بر ہانی کا کام انجام دے رہے ہیں،لہذا کتاب میں ان کوبھی شامل کیا گیا ہے۔

مولا ناعبدالباری ندویؓ اس سلسلے کی جدید کوششوں کوسرا ہتے ہوئے لکھتے ہیں:

دوسری قوموں کی طرف سے عقلی وفکری، سیاسی، اخلاقی ومعاشرتی، تہذیبی وتدنی کسی پہلو سے اسلام پر جوشکوک وشبہات ظاہر کیے جائیں ان کوتر پر وتقریر کے ذریعہ دور کیا جائے ، اس سے معاندین پر جحت قائم ہوگی، اور حق پسندوں کو پیشکوک قبول حق میں مانع نہ ہوں گ ، اس خدمت کے لیے فرض کفاہیہ کے درجہ میں ایک ایسی جماعت کا مسلمانوں میں موجو در ہنا ضروری ہے جو غیر مسلموں کے ایسے علوم وفنون ، افکار ونظریات سے اچھی طرح واقف ہو ، جن کا اسلامی عقائد واعمال، اصول وفر وع پر نفیا وا ثبا تا کسی طرح کو کی اثر پڑتا ہو؛ تا کہ ان کی تر دیدیا ان سے تائید کا م لے سکے، ہمارے قدیم متکلمین یہی خدمت انجام دیتے تھے۔ ہوں جو ایسے لوگوں کے مقابلہ میں تبلیخ کریں جن کو اسلام پر پڑی شہر ہویا اسلام سے تعلق کم {38}

ہو گیا ہو( جیسے نوتعلیم یافتہ یا انگریز ی داں مسلمان )یا سرے سے غیر مسلم ہوں۔' اسی طرح '' دوسری قو موں کے شبہات سے اسلام کوجس مصرت کا اندیشہ ہے' اس سے بچانے کو حضرت نے فرض کفا یہ قرار دیا ہے۔ اس میں شک نہیں کہ آج سے بہت بڑا فرض کفا ہیہ ہے، فرنگی سائنس وفلسفہ، علوم وفنون ، تہذیب وتہدن وسیاسیات ومعاشیات کی راہ سے جو شکوک واعتر اضات راہ پا گئے ہیں اور پاتے رہتے ہیں، یورپ کے حاکمانہ غلبہ کی مرعوبیت اورنت نگی سائنسی ایجادات واکد شافات کی ہیبت نے ان کے زہر کو خصوصًا بہت تیز کر دیا ہے، جدید تعلیم کے اثر سے بیز ہر تعلیم یا فنہ طبقہ میں سرایت کرتا ہے، اور مزید رید کہ سیاسی و تہذیبی قیادت جھی چوں کہ ساری دینا میں اس طبقہ کے ہاتھ میں آگئی ہے۔

یونانی فلسفہ و حکمت سے مرعوبیت نے مسلمانوں کی سیاسی واقتداری قوت وسطوت کے عین شباب میں ایک تعلیم یافتہ طبقہ کے دل ود ماغ پر قبضہ پالیا تھا؛ کیکن اس وقت اول تو اس طبقہ کے ہاتھ میں عام مسلمانوں کی قیادت و حکومت نہ تھی ، دوسرے یونانی فلسفیات سے پیدا ہونے والے شکوک و شبہات زیادہ تر عقائد کے دقیق مسائل تک محدود تھے ، سیاسیات ومعاشیات ، تہذیب و ترمن کا اثر عوام و خواص کے سار ے طبقات پر پڑتا ہے ، ان کے محص میں لادینی نظریات و تصورات کی دعوت و اشاعت نہ ہوتی تھی ، آج ذہن پہلے ان ہی راستوں سے مسموم ہوتا اور بالآخر غیر شعوری طور پر ایمان و عمل سب کو لے ڈو بتا ہے ، این ای تو آج انفرادی واجتماعی ، سیاسی و معاشی ، تر نی و شافتی خرض زندگی کے ہر ہر محاذ کر سامنا تھا، اور رہنے کی ضرورت ہے۔ {39}

اس لئے وہ سائنسی نظریات جس کا تعلق عقائد ومعاشرت سے ہے ان کا صرف اجمالی ذکر کرنے' جدید فلسفہ دعلم الکلام' میں ان کے جوابات دینے کی کوشش کی گئی ہے۔ مولا ناعبدالباری ندوئؓ اس سلسلے میں رقمطراز ہے:

سائنس کی عملی تعلیم درکارنہیں ۔البتہ سائنس کا فلسفہ ومذہب سے فرق وتعلق ،اس کی تحقیق ورسائی کی تجدید ،طبیعیات ، حیاتیات اور فلکیات وغیرہ کے خاص خاص ایسے نظریات ومعلومات ،جن کا مذہب پرسلبی وایجابی کوئی اثر پڑتا ،و، مثلا مادہ کی ساخت ونوعیت ، حیات کی حقیقت وما ہیت ،ارتقا واضا فیت وغیرہ کی محض نظری تفہیم وتشر تے ،جدید فلسفہ خصوصًا تصوریت ( آئیڑیلزم ) اور علمیات ( ایسٹما لوجی ) کے مباحث سے پوری واقفیت ضروری ہے۔ قدیم فلسفہ کی اصطلاحات سے واقفیت

منطق، فلسفه وکلام کاس قدر جزء شریک نصاب رہنا مناسب ہوگا کہ ان کے مسائل اور اصطلاحات و تعبیرات سے ذہن مانوس ہوجائے اور اولاً توخود ہمارے دینی علوم تفسیر ، حدیث وفقہ میں ان تعبیرات و اصطلاحات سے تقاضائے وقت کی بنا پر اسی طرح کام لیا گیا تھا، جس طرح آج رائج الوقت اصطلاحات و تعبیرات سے دینی مضامین میں بے تکلف لیا جاتا ہے اور جن سے بالکلیہ نا آشارہ کر اسلاف کے ان خاص وخالص دینی کارنا موں سے بھی پوری طرح استفادہ دشوار ہے۔ دوسرے راقم ہذا کا ذاتی تجربہ ہے کہ ان سے ذہن کی تشخیذ و تربیت کا نفع خاصا ہوتا ہے ، ایسا نفع کہ خود جدید خیالات و عقلیات کی قہم و تو ہم میں بڑی مدد ملتی ہے؛ بالحصوص قد یم علم کلام کے اصول و مبادی سے تو آج جدید کلام کی تد و ین میں بڑا کام لیا جاسکتا ہے، جس کا اندازہ خود حضرت حکیم الامت ہے تو آج مدید کلام کی تد و ین المفید ق من الاشتا ہات الحد میں میں ان الا تا ہوں ہو تا ہے ہو ہم آلا ہوں ہوں {40}

خلاصۂ مضامین کتاب: ''جدید فلسفہ وعلم الکلام''میں بندہ نے انہیں خطوط پر مختلف مضامین کو جمع کیا ہے، تمہیداور مقدمہ کے عنوان سے قدیم فلسفہ وعلم الکلام کی مختصر تاریخ کے ساتھ جدید فلسفہ کے بنیادی اصول اور مادہ کے سلسلے کی جدید تحقیقات کا بھی اجمالی ذکر کیا ہے۔

اوراصل کتاب میں اسلام اور سائنس کے تعلقات، نیز عباسی خلافت کے خاتمہ کے بعد ترکی سلاطین کا سائنسی علوم سے بے تعلق ہونا اور اسکے نینجے میں اسلامی دنیا سے سائنس کا رخ یورپ کی طرف ہوجانا ، لیکن یورپ کی مسیحیت کا سائنس کو مذہب کے لئے رکا وٹ سمجھ کر اسکا شدید احتساب کرنا ، سائنس دانوں کو مذہب سے متنفر کر کے مادیت کی طرف لے جانے کا سبب بننا ، اور پھر مذہبی الحادی سائنس کا روحانی ، اخلاقی اقد ار سے عاری ہو کر دنیا میں فساد مجانے کا ذکر کیا ہے ۔ اس کے بعد سائنس کی تعریف ، اخسام اور نیوٹن وڈ ارون کے نظریات کا اصول تعلیل ، نظریۂ کو ان کا تفصیلی جواب دیا گیا ہے ، اس ضمن میں مشاہدہ و تجربہ کی حقیقت ، معلومات و غیرہ کا ذکر کیا گیا ہے ۔

عقائد میں حق سبحانہ و تعالی کے وجود پر کائناتی شہادتیں ، دلیل موت و آخرت ، اثبات رسالت ، قر آن کریم کے کتاب اللہ ہونے کے دلائل ، مذہب اور تمدنی مسائل (اصول قانون) اور اسلام کا معاشرتی نظام ، معیشت کا اشترا کی وسر ماید دارانہ نظام اور اسلامی معیشت کے بنیا دی اصول ، سیاست کے مختلف نظام و اسلامی خلافت کا نظام اور و حدت ا دیان و غیر ہ تمام مضامین پڑ ضعیلی سائنسی دلائل سے ہی جواب دینے کی کوشش کی گئی ہے ، (معین الفلسفہ سے ) قد یم فلسفہ کی چند ضروری اصطلاحات کا بھی ذکر کیا گیا ہے ، تا کہ طلبہ عزیز قد یم تفسیر وعقائد کی کتابیں پڑ ھتے وقت ان اصطلاحات سے بالکل نا آشنا نہ ہوں ، اور اسی مناسب {**41** }

سے حضرت تھانو ک<sup>ٹ</sup> کی کتاب الانتہامات المفید ۃ سے اصول موضوعہ ،انیتہامات اور کچھ عقلی وسائنسی اشکالات کے جواب دینے کے اصول بھی نقل کئے ہیں۔ **نوٹ: \_\_\_\_** بیلچوظ رہے کہ بندہ جد بدفلسفہ وسائنسی علوم کا ماہز ہیں ہے کیکن برسوں سے فلسفه، منطق وعلم الكلام كى كتابيس يرصنه ير صانے كے لئے مضامين جديدہ سے بھى فائدہ اٹھانے کی طلب؛ خاص کر کے عصر حاضر میں اسلام پر ہونے والے اعتر اضات کا معروضی مطالعہ کرنے کی وجہ سے پچھ مضامین کا استحضارتھا ،لہذافلسفۂ جدیدہ ، سائنس اورعلم الکلام کے جدید وقد یم مصنفین کی مختلف کتابوں کا مطالعہ کر کے ان کے مختلف موضوعات کو قل کیا گیا ہے۔ لہذا بیرایک طالب علمانہ کوشش ہے تا کہ ہمارے طلبۂ عزیز فلسفہ دعلم الکلام کے نئے مسائل سے واقف ہوں ،خاص کر کے مسیحیت کے ظلم وتشدد کے نتیجے میں پور پی تہذیب کا الحادي نظر بياوراس کا پس منظر جاننا بهت ضروري ہے،اوراس ضمن ميں يوريي تہذيب کا اصل خاکہ، پوری فکر، وہاں کا نصاب تعلیم اور مقاصد تعلیم ذہن میں آجانے سے نئے اشکالات کا جواب دينابهي آسان ، وجاتا ب- السعى مناو الاتمام من الله تعالى ..... اس کتاب کے مسودہ کی تبیض کے لئے عزیز القدرمولا نارشیداحد منوبری، مولا نا یوسف سندرادی اورمولا نا پسین کر ماڈی (اسا تذ وُ دارالعلوم ماٹلی والا ) کا بے حدمنون ومشکور ہوں، خاص کر کے عزیز م مولا نارشید احمد جنہوں نے خصوصی دل چشپی لیتے ہوئے اس مسلسل اور پیہم سعی کر کے نظر ثانی و ثالث کے مراحل سے گذار کر ترمیم وننسخ كوجهد کے مل تک پہو نچایا، حق سبحا نہ وتعالیٰ ان تمام حضرات کے ملمی عملی وروحانی درجات میں ترقی نصيب فرمائے ۔ أمين بحرمة سيد المسلين علي ا {42}

مقدمه:

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الانبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه اجمعين . اما بعد! سائنسي نظريات كے سلسله يميں راه اعتدال سائنس كا بنيادى مقصدان قوتوں كادريافت كرنا ہے جواللد تعالى نے اس كا ئنات ميں وديعت فرمائى بيں، اگران قوتوں كوانسانيت كى فلاح و بہبود ميں استعال كرنے كى كوش كى جائے تو بياسلام كى نظر ميں نہ صرف جائز بلكه مستحسن ہے، اسلام ان كى كوششوں كراست ميں كوئى ركاوٹ كھڑى كرنے كے بجائے ان كى ہمت افزائى كرتا ہے۔ اس سلسلے ميں اسلام كا مطالبہ صرف اتنا ہے كہ ان قوتوں كوان مقاصد كے لئے استعال كيا جائے جواسلام كى نظر ميں جائز اور مفيد ہيں، دوسر الفاظ ميں سائنس كا كام بي

ہے کہ وہ کا ئنات کی پوشیدہ قو توں کو دریافت کرے، لیکن ان قو توں کا صحیح مصرف مذہب بتا تا ہے، وہی ان اکتشافی کو ششوں کے لئے صحیح رخ اور بہتر فضا مہیا کرتا ہے، سائنس اور ٹیکنا لو جی اسی وقت انسانیت کے لئے مفید ثابت ہو سکتی ہے جب اسے اسلام کے بتائے ہوئے اصولوں کے مطابق استعال کیا جائے، ورنہ شاید اس سے سی کوا نکار نہیں ہوگا کہ سائنس جس طرح انسانیت کے لئے مادی فلاح و بہبود کا باعث بن سکتی ہے اسی طرح اگر اس کا غلط استعال کیا جائے توہ ہمارے لئے تباہ کن بھی ثابت ہو سکتی ہے، مثال ہمارے سامنے ہے کہ {43}

کے غلط استعال نے پوری دنیا کو بدامنی اور بے چینی کا جہنم بھی بنا دیا ہے، سائنس ہی نے سفر کے تیز رفتار ذرائع بھی ایجاد کئے ہیں اور اسی نے ایٹم بم اور ہائیڈروجن بم بھی بنائے ،لہذا سائنس کا صحیح فائدہ اسی وقت حاصل کیا جاسکتا ہے جب اسے اللہ تعالی کے بتائے ہوئے اصولوں کے مطابق استعال کیا جائے۔

دوسری بات سیستمحضے کی ہے کہ سائنس کی تحقیقات دوطرح کی ہیں ،ایک وہ جو صرت مشاہدہ پر بنی ہیں ،الیں تحقیقات نہ کبھی قرآن وسنت سے متصادم ہوئی اور نہ ہو سکتی ہیں ، بلکہ مشاہدہ تو سیہ ہے کہ الیی تحقیقات نے ہمیشہ قرآن وسنت کی نصد یق ،ی کی ہے اور قرآن وسنت کی بہت ہی وہ با تیں جو بچھ عرصہ پہلے لوگوں کی سمجھ میں ذرا مشکل سے آتی تھی ، سائنس کی تحقیقات نے ان کا سمجھنا آسان بنادیا ہے ، مثلا معراج کے موقعہ پر براق کی جس تیز رفتاری کا ذکر صحیح احادیث میں آیا ہے ؛ قدیم زمانے کے نام نہا دعقل پر ست اسے بعید از قیاس سمجھتے تھے، لیکن کیا آج سائنس نے سی ثابت نہیں کردیا کہ تیز رفتاری ایک ایسی صفت ہے جس کو کسی

دوسری قسم کے سائنٹفک نظریات وہ ہیں جو مشاہدہ اور یقین کے بجائے طن وتخیین پریا کم علمی پر بینی ہیں ، اور اس سلسلے میں سائنس دال کسی یقینی نتیجہ پر ابھی تک نہیں پہنچ سکے ہیں ، ایسی تحقیقات بعض اوقات قرآن وسنت کی تصریحات سے طراقی ہیں ، ایسے مواقع پر سید ھا اور صاف راستہ ہیہ ہے کہ قرآن وسنت کی تصریحات میں کوئی تاویل کئے بغیر ان پر ایمان رکھا جائے ، اور سائنس کی جو تحقیقات ان سے طراقی ہیں ان کے بارے میں سید یقین رکھا جائے کہ سائنس ابھی اپنی کم علمی کی بناء پر اصل حقیقات تک نہیں پہنچی ، جوں جوں انسان کی سائنسی معلومات میں اضاف ہو ہو گا قرآن وسنت کے بیان کئے ہوئے حقیقات ان کے بارے میں سید یقین رکھا جائے کہ سائنس ابھی {44}

مثلا بعض سائنس دانوں کا بیرخیال ہے کہ آسان کا کوئی وجود نہیں ہے، ظاہر ہےان کا یہ خیال اس بناء پر قائم نہیں ہوا تھا کہ انہیں آسان کے موجود نہ ہونے کی کوئی دلیل قطعی مل گئی ہے، بلکہان کے استدلال کا حاصل صرف بیر ہے کہ ہمیں آسمان کے وجود کاعلم نہیں ہو سکا اس لئے ہم اس کے وجود کوشلیم نہیں کرتے، دوسرے الفاظ میں بیرخیال' دعلم عدم' کے بچائے <sup>د</sup> عدم علم' میبنی ہےلہذاہم جو**قر آن وسنت کی قطعیت پرایمان رکھتے ہیں** یورے و**نوق ا**ور اعتماد کے ساتھ بیہ کہتے ہیں کہان سائنس دانوں کی بیرائے طعی غلط ہے، صحیح بات بیہ ہے کہ قرآن دسنت کی تصریح کے مطابق آسمان موجود ہے ،مگر سائنس اپنی کم علمی کی بناء پر اسے دریافت نہیں کرسکی ،اورا گرانسان کی سائنسی معلومات میں مسلسل اضافہ ہوتا رہا توعین ممکن ہے کہ سائنس دانوں کواپنی اس غلطی کا احساس ہوجائے ،اوروہ اسی طرح آسان کے وجود کو تشلیم کرلیں جس طرح بہت سی ان چیز وں کوشلیم کیا ہے جن کا پہلےا نکار کیا جا تا تھا۔ جدید سائنسی نظریات کی مدہب سے قربت کے دلائل جدید سائنس نے دریافت کیا ہے کہ عقلی طریقے سے آ دمی صرف جزوی علم تک پہنچ سکتا ہے جتی کہ تاریک غار (Black Holes) کا نظریہ یہ بتا تا ہے کہ ٹھوس مادہ کا بھی صرف تین فی صد حصہ انسان کے مشاہدہ میں آتا ہے، بقیہ ۷۷ فی صد حصہ انسان کے لئے نا قابل مشاہدہ ہے،اس جدیدیکمی دریافت نے ہمیں موقع دے دیا ہے کہ ہم قرآن کے موقف کوجد پدترین علمی انداز میں ثابت کرسکیں اورالہا می حقائق کی معقولیت کوجد پیر کمی معیار پر مدل کرسکیں۔ جدید سائنس نے جن باتوں کا اقرار کیا ہے، مثال کے طور پر ہم اس میں سے چند باتوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں:۔ عالم فطرت کی کھوج کے دوران سائنس نے کا ئنات کی جو حکمتیں دریافت

کی ہیں، وہ حیرت انگیز طور پر بید ثابت کررہی ہیں کہ اس کا تنات کے پیچھےکوئی ذہن ہے جس

{45}

نے اسے خلق کیا ہے اور اس کو کنٹر ول کررہا ہے۔سائنس نے جو کا ئنات دریافت کی ہے وہ اس قدر حیرت انگیز طور پر بامعنی اور منظم ہے کہ اس کی کوئی تو جیہہ بن نہیں سکتی ؛اگر اس کے پیچھے ایک خالق اور مالک کوشلیم نہ کیا جائے۔

اسلام کا دوسرے مذاہب سے سب سے بڑا اختلاف شرک اور تو حید کے مسللہ پر تھا، لوگوں کے لئے بیدنا قابل فہم ہور ہاتھا کہ مختلف النوع مظاہر رکھنے والی اس دنیا کا خدا ایک کس طرح ہوسکتا ہے! مگر سائنس کی اس دریافت نے اس معاملہ میں آخری علمی فیصلہ اسلام کے نظریۂ تو حید کے تو میں دے دیا کہ کان دریافت نے اس معاملہ میں آخری علمی فیصلہ اسلام کے نظریۂ تو حید کے تو میں دے دیا کہ کا نات نہ صرف اس اعتبار سے ایک ہے کہ وہ ایک ہی ہوں ہا تھا کہ میں ایک کس طرح ہوسکتا ہے! مگر سائنس کی اس دریافت نے اس معاملہ میں آخری علمی فیصلہ خدا ایک کس طرح ہوسکتا ہے! مگر سائنس کی اس دریافت نے اس معاملہ میں آخری علمی فیصلہ اسلام کے نظریۂ تو حید کے تو میں دے دیا کہ کا ئنات نہ صرف اس اعتبار سے ایک ہے کہ وہ ایک ہی ہما گیر قانون کے تحت چل رہے ہیں بلکہ اس کا مادہ بھی اپنے آخری تجزیہ میں صرف ایک ہے کہ یہ یہ میں ایک ہی ہما گیر قانون کے تحت چل رہے ہیں بلکہ اس کا مادہ بھی اپنے آخری تجزیہ میں صرف ایک ہی ہما گیر قانون کے تحت چل رہے ہیں بلکہ اس کا مادہ بھی اپنے آخری تجزیہ میں صرف ایک ہے کہ یہ یہ ہما گیر قانون کے تحت چل رہے ہیں بلکہ اس کا مادہ بھی ایپ تو خید کے تو ہم مشاہدہ برقی لہریں۔

۔ سائنس نے اپنے آخری مرحلہ میں پہنچ کرانتہائی قطعیت کے ساتھ یہ ثابت کردیا ہے کہ ہمارے اپنے ذرائع علم ہم کو عالم واقعات کا صرف جزوی علم دیتے ہیں ، وہ اس کا کلی احاط نہیں کر سکتے ریہ بات صرف موجودہ ذرائع مشاہدہ ہی کے اعتبار سے صحیح نہیں ہے بلکہ حقائق کی نوعیت پچھاس طرح ہے کہ ہم اپنی محدود فطری صلاحیتوں کے ساتھ بھی بھی ان کا مشاہدہ نہیں کر سکتے ۔ اس سے یہ بات قابل فہم ہوجاتی ہے کہ عالم حقائق کو سجھنے کے لئے انسان اپنے حسی علوم کے علاوہ کسی اور ذریعہ علم کامختاج ہے۔

سائنس نے دریافت کیا ہے کہ حقیقت اپنی آخری شکل میں نا قابل مشاہدہ ہے۔ہم اس کو صرف اس کے مظاہر سے مستنبط کر سکتے ہیں ، اس کو براہ راست د کیونہیں سکتے ، یہ ٹھیک اسی موقف کی تصدیق ہے جس کا اظہار اسلام نے کیا تھا کہ انسان خدا کو یا عالم آخرت کو موجودہ زندگی میں نہیں د کیوسکتا ، البتہ کا ننات کے مظاہر میں غور کر نے قدیقینًا وہ اس کے اندراس کی تصدیق پالے گا۔ {46}

سائنس نے ثابت کیا ہے کہ انسانی تعلقات کے بارے میں الہی قانون وضعی قانون پر فوقیت رکھتا ہے۔ مثال کے طور پر اسلام نے مردکوعورت کے او پر قوام (نساء: ۳۴) بنایا ہے ، وضعی قوانین نے اس کے برعکس مردوزن کی مساوات پر زور دیا۔ مگر آج خالص سائنسی طور پر بید ثابت ہو گیا ہے کہ عورت خلقی طور پر کمز ور ہے اور مرداس کے مقابلہ میں صنف برتر (Dominant Sex) کی حیثیت رکھتا ہے۔

قدیم فلاسفہ کے یہاں مذہب کے خلاف سب سے بڑی بنیاد قدم کا مسئلہ تھا یعنی بیر کہ کا ئنات ازل سے موجود ہے اور جب ازل سے موجود ہے تو کسی کوخالق مانے کی کیا ضرورت ؟ مگر جدید سائنس نے بیثابت کر کے کہ عالم کی عمر محدود ہے، اس قضیہ کو ہمیشہ کے لیخ تم کردیا ہے، اس کے بعد انسان نے ارتقاء کا سہار الیا۔ مگر یہاں بھی بیثابت ہو گیا کہ زمین کی جو محدود عمر ہے اس کے اندر موجودہ انسان کی خلیق ارتقائی طور پر مکن نہیں۔

سائنس نے ثابت کیا ہے کہ کا ئنات میں جو حقائق ہیں، ان میں سے کسی پر بھی

براہ راست استدلال قائم نہیں کیا جاسکتا۔ہم صرف یہی کر سکتے ہیں کہ بعض ظاہری چیز وں کے مطالعہ سے اس استنباطی قرینہ تک پہنچیں کہ یہاں فلاں حقیقت پائی جارہی ہے، اس طرح سائنس نے بالواسطہ طریق استدلال کی صحت کو علمی طور پر ثابت کردیا ہے جس پر مذہب کے استدلال کی بنیا د قائم تھی۔

اسلام نے سیاست میں شورائی خلافت کا نظریہ پیش کیا۔ قدیم زمانہ میں جب کہ سلی بادشا ہت کا نصور ذہنوں پر مسلط تھا، یہ نظریہ نا قابل فہم معلوم ہوتا تھا، مگر جدید جمہوری انقلاب نے آج کے انسان کے لئے اسلام کی شورائی خلافت کو قابل فہم بنادیا ہے۔

اسلام نے اعلان کیا کہ آدمی کی کمائی میں اس کے کمز ورساتھیوں کا بھی حق ہوتا ہوتا ہے۔

{47}

نا قابل تصورتها ، پیمبر طلی کی وفات کے بعد ارتداد کا مسئلہ پیدا ہونے کا پس منظری ہی تھا،موجودہ زمانہ میں سوشلسٹ انقلاب نے اس کو قابل فہم بنادیا کہ ایک کی کمائی میں دوسرے کاحق ہونا چاہئے اگر چہ سوشلزم سے پیلطی ہوگئی کہ اس نے'' ملکیت'' میں حق ثابت کرنا شروع کردیا، جب کہ تیج بات پیتھی کہ'' آمدنی'' میں حق ثابت کیا جاتا۔

ايك بات جس كوابھى تك پورى طرح سمجھانہيں گيا ہے، وہ يہ كە دورِسائنس حقيقة دورِاسلام تھا جس كوبعض اتفاقى غلطيوں ، خصوصًا ايك بگڑ ہے ہوئے مذہب (مسيحيت) سے ظہراؤ نے اس كوالحادتك پہنچاديا ، سائنس كيا ہے ، فطرت كا مطالعہ ، فطرت اور دينِ فطرت (اسلام) دونوں ايك ،ى حقيقت كے دورخ ہيں ، يہى وجہ ہے كہ قر آن مجيد ميں پيشين گوئى كردى گئ تھى كە دور سائنس اسلام كے لئے كوئى خطرہ نہيں ہوگا بلكہ وہ تہيين تن كا ذرايعہ ہوگا: سنريھم آياتنا فى الآفاق و فى انفسھم حتى يتبين لھم انَّه الحقّ

(فصلت: ۵۳) ترجمہ: - ، ہم ان کودکھا کیں گے اپنی نشانیاں آفاق میں اور انفس میں یہاں تک کہ کھل جائے گاان پر کہ بیدت ہے۔ دور سائنس کا آغاز یورپ میں نہیں بلکہ اُندلس اور صقلیہ میں نویں دسویں اور گیار ہویں صدی میں ہوا، تاریخ بتاتی ہے کہ اس وفت سائنس اور مذہب میں کوئی ٹکر اونہیں تھا، سائنس اس زمانہ میں مذہب کے خادم کی حیثیت سے ترقی کررہی تھی ، مگر ترکوں نے پندر ہویں صدی میں جب قسطنطنیہ سے بیزنطینی علاء کو نکالا جس کی وجہ سے وہ ، جرت کر کے اٹلی پہنچ اور علوم فطرت میں تحقیق کا کا م مسلم دنیا سے یورپ کی طرف منتقل ہو گیا، تو سائنس کی تاریخ نے بالکل نیارخ اختیار کرلیا۔ اب سائنس کا مقابلہ ایک ایں دنیا سے تھا جہاں مسجیت کو اقتدار حاصل تھا، حضرت {48}

موسى اور حضرت عيسي كي حقيقي تغليمات و، ي تفيس جو حضرت محطيظية كي تعليمات تفيس \_مكروه چيز جس کومسیحیت کہا جاتا ہے وہ درحقیقت ایک بگڑا ہوا مذہب ہے جس میں خدائی تعلیمات کے ساتھ بہت سی انسانی باتیں شامل ہوگئی ہیں ۔وہ اپنی موجودہ شکل میں مٰد ہب کی صحیح نمائندہ ہیں رہی ہے، یہی وجہ ہے کہ وہ سائنس جس کو بغداداور قرطبہ میں مذہب سے کوئی ٹکراؤ پیش نہیں آیا تھا،اٹلی اورفرانس میں مذہب کی دشمن قراردے دی گئی،مسلم علمائے فلکیات نے بیہ قیاس پیش کیا کہ ارسطو کے مفروضہ کے برعکس زیادہ امکان بیر ہے کہ زمین سورج کے گردگھوم رہی ہو،مگراس وقت کسی مسلمان نے اس کو مذہب کے خلاف نہیں سمجھا۔اس کے بعد جب نکولس کو یزیکس (۱۵۴۳–۱۷۷۳) نے یہی بات کہی تو وہ سیحی عدالت میں مجرم قراردے دیا گیا، کیونکہ یہ (نعوذ باللہ) خدا کے بیٹے کی تو بین تھی کہ اس کی جنم بھومی کو دوسر ے اجرام ساوی کا تابع قرار د پاجائے، ابن مسکوبہ ( ۲۰ ۱۰ ) نے یونانی فلاسفہ کے خیال کی تائید کرتے ہوئے حیاتیاتی ارتقا کے نظریہ کی وکالت کی تو مذہب کے لئے کوئی خطرہ لاحق نہیں ہوا۔ مگر بینظریہ جب حیارکس ڈارون (۱۸۸۲–۱۹۰۹) نے پیش کیا تو یورپ کے سیحی حلقوں میں کہرام مج گیا۔

قرآن اور بائبل دونوں میں ہے کہ خدانے زمین کو''چھ دنوں'' میں پیدا کیا۔گر سائنس کی اس دریافت کو بھی قرآن سے متصادم نہیں سمجھا گیا کہ زمین کی پیدائش مختلف کمبے ادوار کے بعد ہوئی ہے، کیونکہ قرآن میں صراحت کر دی گئی تھی کہ' چھ دنوں' سے مرادانسانی دن نہیں بلکہ چھ خدائی دن ہیں۔اس کے برعکس بائبل میں انسانی کلام کے الحاق سے ایسے الفاظ شامل ہو گئے جس کا مطلب یہی صبح وشام والے چھ انسانی دن تھے،اس لیے سائنسی دریافت کومانے والے مسیحی دنیا میں کا فرقر اردے دیئے گئے،اس قسم کے بیٹاروا فعات ہیں جو ثابت کرتے ہیں کہ سائنس اور مذہب کا مفر وضہ ٹکراؤ حقیقہ ً سائنس اور مسیحیت کا ٹکر اؤ تھا، {49}

دوسری ہوتی۔ ہیا یک واقعہ ہے کہ سائنس کی م*ذہ*ب سے بغاوت محض ایک اتفاقی حاد نتہ تھا، چنانچہ ایک صدی سے بھی کم مدت گز ری تھی کہ سائنس کی اندرونی منطق نے زور کیا اور وہ اپنی اصلی حالت کی طرف واپس آنے گی۔ اسلامی نقطہ نظر سے اس کا سب سے پہلا مظاہرہ وہ ہے جواستشر اق کی تبدیلی کی صورت میں سامنے آیا صلیبی جنگوں (+ ۱۲۷ – ۹۹ +۱) کے بعد یورپ میں وجود میں آنے والا استشر اق جس نے تمام مغربی لٹر بچر کو مخالف اسلام خیالات سے مسموم کردیا ، در حقیقت مسیحی قوموں کے پرانے طریقے مقدس فریب (Pious Fraud) کا ایک نیا استعال تھا۔ صلیبی جنگوں میں نا کامی کا بدلہ انہوں نے اہل اسلام سے بیرلیا کہ انہوں نے اپنے اس آ زمودہ طریقے کو اپنے حریف مذہب کے خلاف استعال کرنا شروع کردیا۔ چوں کہ اس وقت یورے یورپ میں ان کا اقتد ارتھا، وہ اس میں اس حد تک کا میاب ہوئے کہ نہ صرف تاریخی اور مذہبی کتابیں بلکہ لغت اور ادب تک کو مخالف اسلام خیالات سے بھردیا ، شیکسپیر کے ڈ رامےاورملٹن کا کلام بھی اس سے محفوظ نہ رہے، جدید دور میں چوں کہ تما ملمی موضوعات پر مطالعه کا ذریعه و ہی کتابیں تھی جومغرب میں حجب رہی تھیں ،اس لیے اس مغربی استشر اق نے نہ صرف یورپ کے ذہن کو بلکہ ساری تعلیم یا فنہ دنیا کو متأثر کر کے رکھ دیا۔ انیسویں صدی اینے اختبام کو پنچ رہی تھی کہ واللہ غالب علی امرہ (یوسف:۲۱) کی تفسیر ظاہر ہوئی۔سائنس کے زور پرمعروضی نقطہ نظر (Objectiv Thinking) کا ایک سلاب الحاجو ساری علمی دنیا بر چھا گیا۔استشراق براس سلاب کا نمایاں اثر کارلاکل (۱۸۸۱–۱۷۹۵) کی کتاب''ہیروزاینڈ ہیروورشپ'' میں نظرآ تا ہے۔اس کے بعد سلسل

را،،،، سالا کی کی حکاب ، میروز ایمد ، میرودز میپ میں طرح کی کے جلا سے میں طرح کی سے جلا سے بعد سوں مع طور پر میمل جاری رہا ، بالآخر نوبت یہاں تک پیچی کہ جس طرح جمہوریت کے سیاب نے نسلی باد شاہت کوعلم سیاست کی روسے بے معنی بنادیا ،اسی طرح اس ذہن کے لئے بھی کوئی {50}

علمی سابید دنیا میں باقی نہ رہا کہ سی مٰد ہب کو بدنام کرنے کے لئے اس کی تاریخ اور اس کی تعلیمات کو بالقصد بگاڑ کر پیش کیا جائے،قدیم استشر اق اپنی موت آپ مرگیا۔ اس تبدیلی کی دوسری مثال وہ جدید ذہنی تحریک ہے جس کوغلط طور پر''اینٹی سائنس'' کہا جاتا ہے، حالاں کہ بیاینٹی مادیت ہے نہ کہ حقیقتًا اینٹی سائنس ۔ تاہم مذکورہ بالا مثال کے برعکس،اس تحریک نے ابھی تک کوئی واضح شعوری رخ نہیں اختیار کیا ہے۔ بیزیادہ تر رد عمل کی ایک تحریک ہے نہ کہ کوئی مثبت تحریک ،مثلاً صنعتی تہذیب اور آزاد کی نسواں کے نتائج میں سے ایک نتیجہ خاندانی انتشارتھا، میاں ہیوی کاتعلق مذہبی تقدّس سے خالی ہوکر محض ذاتی تسکین کا ذریعہ بن گیا،اس کے نتیجہ میں طلاقوں کی کثرت سے گھر اجڑنے لگےاور بچے ماں باب کی سر پر سی محروم ہو کر مجرمین کی تعداد میں اضافہ کرنے گئے، جن گھروں میں طلاق کی نوبت نہیں آئی ، وہاں بھی بیہ ہوا کہ میاں بیوی دونوں دفتر چلے گئے اور بچہ کو''ڈے کیرسنٹر' میں رکھ دیا۔اس طرح انسان فطرت کی گود سے محروم ہوکر مشینوں کے حوالے ہو گیا ،امریکہ کی ایک رپورٹ میں کہا گیا ہے کہ اس صورت حال کا ایک بھیا تک نتیجہ بچوں کے اندر ایک نٹی بڑھتی ہوئی بیاری ہے جس کو ماہرین نے اوٹزم (Autism) کا نام دیا ہے۔ بظاہر تندرست اورجسماني بیاریوں سے محفوظ بچے عجیب وغریب قشم کی ذہنی خرابیوں میں مبتلا نظر آتے ہیں۔اس قشم کے بہت سے مسائل ہیں جنہوں نے سنعتی تہذیب کی طرف سے لوگوں میں بے اعتمادی پیدا کردی ہے اور وہ''فطرت کی طرف واپسی'' کا نعرہ لگانے لگے ہیں، برطانیہ کے سوشیالوجسٹوں کی ایک طیم نے جائزہ لے کر بتایا ہے کہ اباحیت پسند ساج (Permissive Society) برطانیہ میں اپنے خاتمہ کو پینچ رہا ہے،اور وکٹو رین عہد کی طرف وابسی شروع ہوگئی ہے جس کے متعلق پہلے سمجھا جاتا تھا کہ انیسویں صدی کے ساتھ ہمیشہ کے لئے اس کا خاتمہ ہو چکاہے ،ایک فرانسیسی مصنف جین فرانکوائس ریویل کی ایک کتاب امریکہ سے چیپی ہے جس کا نام ہے:

{51}

Without Marx or Jesus (1971) یونے نتین سوصفحے کی اس کتاب میں مصنف نے دکھایا ہے کہ دنیا میں ایک نیاا نقلاب آرہاہے، مگر بیانقلاب نہ الحاد برمنی ہوگا نہ مذہب پر، بلکہ وہ کچھنٹی اقدار حیات پر قائم ہوگا جس کا سب سے بڑا مظاہرہ ایک عالمی حکومت کے قیام کی صورت میں ہوگا اور یہی کسی انقلاب کی واحد ممکن منزل ہے۔ اسی قشم کی بے شار باتیں جوآج مغربی دنیا میں وقوع میں آرہی ہیں وہ کسی مثبت فکر کی علامت نہیں ہیں بلکہ صرف اس بات کا پتہ دیتی ہیں کہ مادی تہذیب کے نتائج سے گھبرا کر آ دمی کسی صحیح تر تہذیب کی تلاش میں ہے، دوسری جنگ عظیم کے بعد تک بیرحال تھا کہ مغربی جرمنی کے لوگ کہتے تھے''ہمارے کارخانوں کی چینیاں جب تک دھواں اگل رہی ہیں ہمارے لئے کوئی مسئلہ ہیں''۔ گُرآج کارخانوں کی فضائی آلودگی (Pollution) کا مسئلہا تنا شدید ہوگیا ہے کہ وہ صرف متوقع ایٹمی جنگ سے دوسرے نمبر پر شار ہوتا ہے ۔راک فلریو نیورسٹی (نیویارک) کے ڈاکٹر اپنی ڈوبوز نے دنیا کومتنبہ کیا ہے کہ نعتی کثافت انسان سے بہت سی خصوصیتیں چھین رہی ہے، جنگ کہ خطرہ ہے کہ سنغتبل میں وہ کمتر درجہ کا انسان بن كرندره جائ\_ (لائف ۲۴، جولائى: • ۱۹۷)

مادی تہذیب کے اس قسم کے نتائج نے جدید انسان سے ساری ترقیوں کے باوجود خوشی واطمینان، چھین لیا ہے، مغربی دنیا میں آج کل کثرت سے ایسی کتابیں لکھی جارہی ہیں جن میں اس حقیقت کا اعتراف ملتا ہے، مثال کے طور پر والٹر کر (Walter Kerr) کی کتاب (Walter Kerr) - امریکی مصنف نے اپنی اس سوانتین سوصفحات کی کتاب میں کہا ہے کہ 'امریکی باشند ہے آج خوش نہیں ۔حالانکہ امریکہ کی موجود ہ نسل کا بیرحال ہے کہ اس کے پاس فرصت کے اوقات ہیں، ساز دسامان ہے، کمی عمر {52}

ہے،وہ سب پچھ ہے جس کا اس کے آباءوا جداد نے خواب بھی نہیں دیکھا تھا۔ صنعتی دور کی ترقی کے بعد امریکیوں نے سمجھا تھا کہ وہ ٹکنا لوجی میں نجات حاصل کرلیں گے، صنفین نے بڑے شاندار قشم کے خاکے پیش کئے، مگر ٹکنا لوجی انسانی مسرت کے حصول میں ناکام ثابت ہوئی ،اس کے ذرائع نہایت آسانی سے انسانی ترقی کے بجائے انسانی بربادی میں استعال ہونے لگے۔ مشینی جنت کے آخری مرحلہ میں پہنچ کر جیرت انگیز طور پر سنگین مسائل کا پیدا ہوجانا محض اتفاقی نہیں ہے، یہ خدا کی سنت کے تحت ہے، وہ غافل انسانوں کی زندگی میں ایسے حالات پیدا کرتا رہتا ہے جو ان کے سامنے سوالیہ نشان بن کر کھڑے ہوجائیں:

ظهر الفساد فی البر والبحر بما کسبت ایدی الناس لیذیقهم بعض الذی عملوا لعلهم یر جعون . (روم: ۱<sup>۹</sup>) ترجمہ:- خشکی اورتر ی میں فساد پھیل گیالوگوں کے اعمال کے سبب، تا کہ اللّٰد تعالی ان کے بعض اعمال کا پچھ مزاانہیں چکھاد ہے شایدوہ باز آجائیں۔

انیسویں صدی میں دوایسے انقلابی واقعات پیش آئے، جواسلامی نقطہ نظر سے انتہائی اہمیت کے حامل تھے، ایک سات سوسالہ استشر اق کی تقییح جو گویا اہل مغرب کی طرف سے اسلام کی صداقت کاعملی اعتراف تھا، دوسر نقید عالیہ (ہائر کرٹزم) کے فن کا وجود میں آنا جو عملاً قرآن کے سواد گر مذہبی صحیفوں کو تاریخی طور پر بے اعتبار ثابت کرنے کے، معنی تھا، اس طرح انیسویں صدی نے جیرت انگیز طور پر دعوت اسلامی کے لئے بہترین علمی زمین فراہم کردی تھی، اسی کے ساتھ یہی وہ زمانہ ہے جب کہ یورپ میں آزاد کی فکر کی تحریک انتہائی زور شور کے ساتھ اور اس نے قدیم مذہبی تشد دکو بالکل ختم کردیا، اس کے نتیجہ میں تاریخ {53}

موجودہ دورکا سب سے بڑا مسلہ بیہ ہے کہ جد یدانسان نے صنعتی تہذیب میں اپنے یفین کو کھودیا ہے۔ بیر تہذیب آ دمی کو زندگی کی حقیقی بنیا د فراہم نہ کر سکی ۔ دوسری طرف ایسے ایسے پیچیدہ مسائل پیدا کردیئے جن کا کوئی حل اس کی سمجھ میں نہیں آ تا۔ جنگ ، معاشی استحصال ، فضا آلودگی (Pollution)، جرائم ، عریا نی، خاندانی انتشار اور اسی طرح کے دوسرے مسائل صنعتی تہذیب کی وہ پیدا وار ہیں جن کا کوئی حل موجودہ تہذیب کے ڈھانچہ میں نہیں ہے ۔ ان چیز وں نے جدید انسان کو تشکیک میں مبتلا کردیا ہے، عام طور پر کہا جار ہا ہے کہ انسان کوایک نئے نظام کی ضرورت ہے جو اس کو اس کے مقصدِ حیات سے آگاہ کر بے اور اس کے حقیقی تقاضوں کا جواب ہو۔

اس باب کو میں منٹگو مری واٹ ( Montgomery Watt, ) کے ایک اقتباس سے ختم کروں گا:

'' دنیا بہت تیزی سے ایک ہوتی جارہی ہے اور اس ایک دنیا میں بیر بحان بڑھر ہا ہے کہ اس کے اندرا تحاد اور یکسانیت ہو، اس ربحان کی وجہ سے یقیناً وہ دن آئے گا جب کہ یہاں اخلاقی اصولوں کا ایک ایسا نظام ہوگا جو نہ صرف عالمی جواز رکھتا ہوگا بلکہ وہ فی الواقع ساری دنیا میں تسلیم کیا جاچکا ہوگا۔مسلمانوں کا دعویٰ ہے کہ حضرت محکظیت متام نوع انسانی کے لئے ایک عمل اور اخلاقی نمونہ ہیں ۔ بیہ کہہ کروہ دنیا کو دعوت دے رہے ہیں کہ وہ ان پر رائے قائم کر سکے۔

اب تک میہ معاملہ دنیا کی بہت کم توجہ اپنی طرف مائل کر سکا ہے، مگر اسلام کی قوت کی وجہ سے میہ بالآخرا ہمیت حاصل کر ےگا۔اب سوال میہ ہے کہ کیا حضرت محطق یکی کی زندگی اور تعلیمات میں سکھنے کے قابل کچھ اصول ہیں جو مستقبل کی دنیا کووا حداخلاقی نظام عطا کر سکیں۔ دنیا کو ابھی تک اس سوال کا آخری جواب ہیں دیا گیا ہے ، مسلمانوں نے حضرت {54}

محمط یک بارے میں اپنے دعوے کی تائید میں اب تک جو پچھ کہا ہے وہ اس سلسلے میں بس ایک ابتدائی بیان کی حیثیت رکھتا ہے، اور بہت کم غیر سلم اس سے مطمئن ہو سکے ہیں، تا ہم یہ موضوع ابھی کھلا ہوا ہے ۔ دنیا کار حکمل حضرت محمط یک کیا ہوتا ہے، یک حد تک اس پر منحصر ہے کہ آج کے مسلمان اس کے لئے کیا کرتے ہیں، انہیں اب بھی یہ موقع حاصل ہے کہ بقیہ دنیا کے سامنے اپنے مقد مہ کو زیادہ بہتر اور کم کل طور پر پیش کریں ۔ کیا مسلمان یہ دکھا سکیں گے کہ ایک متحدہ دنیا کی اخلاقیات کے لئے حضرت محمط یک کی زندگ ایک آئیڈیل انسان کی حیثیت رکھتی ہے ۔ اگر مسلمان اپ نے مقد مہ کو زیادہ پر اور کم کل طور پر پیش کریں ۔ کیا عبسائیوں میں وہ ایسے لوگ پائیں گے جواس کو سننے کے لئے تیار ہیں ۔ Montgomery Watt,

Mohammed as Model for Universal Morality p.323 جديد فلسفه وملحد انها بحاث كا آغاز

قدیم ترین زمانه سے انسانی فکر پر مذہب کا غلبہ تھا۔ اسی کے زیر اثر فلسفہ بنا۔ فلسفہ کا ربحان ہمیشہ بید ہا کہ عالم کی توجیہ کسی نہ سی طرح روح یافنس کی اصطلاحات میں کی جائے۔ یہی وجہ ہے کہ فلسفہ کی بنیاد ہمیشہ تصوریت (idealism) پر ہی ہے۔ تاہم سائنس کے جدید دور میں ایک خاص عرصہ تک انسانی فکر پر مادیت کا غلبہ ہو گیا۔ قدیم زمانہ میں انسانی فکر کے دود صار نے ہیں تھے، مگر موجودہ زمانہ میں انسانی فکر تصوریت اور مادیت کے دود صاروں میں تفسیم ہو گیا ۔ اب موجودہ صدی میں بیہ فاصلہ بڑی حد تک ختم ہو گیا ہے ۔ وائٹ ہیڈ کے الفاظ میں ''فلسفہ سائنس سے دور ہو گیا تھا، مگر اب ذہن اور مادہ کا فرق جیسے جیسے مٹ رہا ہے، فلسفہ دوبارہ Science and the Modern world نے میں ایک کی تعلیم نیوٹن (ے 12 – ۱۷۲۲) کا ظہورتا ریخ میں ایک نے فکری دور کا آغازتھا، اس کی تحقیق {55}

یہ تھی کہ کا ئنات اپنے منعین قوانین کے تحت عمل کرتی ہے، پچھ طبیعی اسباب ہیں جو دافعات عالم کے بیچھے کارفر ماہیں ، تنی کہ کا ئنات کا ماضی ، حال اور مستقبل سب علت و معلول کی مسلسل کڑیوں میں بند ھے ہوئے ہیں، نیوٹن اگر چہ ذاتی طور پر خدا کو مانتا تھا، مگر بعد کے مفکرین نے کہا کہ جب کا ئنات کے متعلق معلوم ہو گیا کہ وہ معلوم طبیعی قوانین کے تحت حرکت کرتی ہے تو پھرایک نا معلوم خدا کو ماننے کی کیا ضرورت۔

اس طرح افکار کی دنیا میں اصولِ تعلیل (principle of causation) کا رواج ہوا جو بعد کو پوری طرح خدا اور مذہب کا بدل سمجھ لیا گیا۔ نیوٹن پہلا شخص ہے جس نے اصولِ تعلیل کاعلمی انطباق طبیعی دنیا پر کیا۔

ڈ ارون (۱۸۸۲–۱۸+۹) پرمنکشف ہوا کہ یہی اصولِ تعلیل حیاتیات کی دنیا میں بھی کام کررہا ہے۔

یعنی انسان کی پیدائش اچانک ایک روز کسی خالق کے حکم سے نہیں ہوئی ، بلکہ وہ قوانین ارتقاء کے تحت لمبِحمل کا آخری نتیجہ تھی ، ڈارون بذات خود اس عملِ ارتقاء کوایک خالق (Creator) کا منصوبہ مجھتا تھا، مگر بعد کے مفکرین نے خالق کے تصورکوڈارون کا ذاتی عقیدہ قرار دیا اور نظریدارتقاء کوالحاد کی سب سے بڑی دلیل کے طور پر پیش کرنا شروع کر دیا۔ ان کے زدیک اس دنیا کا خالق' 'ارتقاء' تھانہ کہ کوئی' 'خدا''۔

مارس (۸۳ – ۱۸۱۸) وہ شخص ہے جس نے اس اصول تعلیل کو انسان کی ساجی زندگی پر منطبق کیا اور کہا کہ انسانی ساج اور انسانی تاریخ بھی ایک نا گزیر مادی قانون کے تحت سفر کرر ہے ہیں ، ساجی سفر میں جدلیاتی عمل (Dialectical Process) کی کارفر مائی کا تصور اگر چہ اس نے ہیگل (۱۸۳۱ – ۲۷۰) سے لیا تھا جو اس عمل کے بیچھے ایک روح عالم (ورلڈ اسپر ہے) کو مانتا تھا۔ گھر مارکس نے روح عالم کے بیجائے معاشی قوانین کو جدلیاتی عمل

کا ہیروقرار دیا اور اس طرح ہیگل کی تصوریت ( آئڈیلزم) کو خالص مادیت (مٹیریلزم) میں بدل ڈالا ۔

اس طرح تقريبًا ڈیڑھ سوسال کے سلسل عمل سے وہ فکر بنا جس کو جدید الحاد کہا جاتا ہے۔اس الحاد کا کہنا تھا کہ اب علمی طور پر بیٹابت ہو گیا ہے کہ اس کا ئنات کا خالق اور مالک کوئی خدانہیں ہے بلکہ اسباب وعلل (Cause and Effect) کا ایک طبیعی قانون ہے ۔ اسی طبیعی قانون نے لمبیمل کے بعد عالم کو بنایا۔اسی قانون کے ذریعہ ارتقائی مراحل سے گزر کر انسان تیار ہوا۔اور پھریہی وہ قانون ہے جو ساجی عمل کے اندر کا رفر ماہے اور انسانی سماج کو غیر ترقی یافتہ حالت سے ترقی یافتہ حالت کی طرف لے جارہا ہے۔

گربیسویں صدی کے آئے ہی ان خیالات کی علمی بنیاد بالکل ڈھا گئی ، اس صدی کے آغاز میں پلانک ، آئن سٹائن ، ہیزن برگ ، ڈیراک اور رُ درفور ڈ نے جو تحقیقات کیں اس کے بعد علم کا وہ پورا ڈھانچہ بدل گیا جس کے تحت مذکورہ ملحدانہ مفروضات قائم کر لئے گئے تھے، اب اصول تعلیل کا وہ نظریہ بے بنیاد ثابت ہو گیا جس کو انیسویں صدی میں خدا کاعلمی بدل سمجھ لیا گیا تھا، بر کلے کی تصوریت ( آئیڈیلزم ) سوبرس کی معزولی کے بعد ، فلسفہ میں دوبارہ واپس آگئی۔

انیسویں صدی علمی دنیا میں الحاد کی صدی تھی ۔ یہی صدی ہے جس میں عالم فطرت کے بارے میں کثرت سے نئے حقائق دریافت ہوئے۔ بیر حقائق اگر چہ بذات خود ومذہب سے متصادم نہیں تھے، مگر ملحد فلاسفہ نے اپنے تعبیر کی اضافہ سے ان کے اندر الحاد کی عناصر ڈھونڈ لئے ۔اب ایک پورانظام فکر ترتیب دیا گیا جس کا خلاصہ بیر تھا کہ سائنسی دریافتوں نے مذہبی صدافت کی تر دید کردی ہے، اب انسان کوفکر کی یا ملی اعتبار سے مذہب کی کوئی ضرورت {57}

نہیں، وہ سب بچھ جو مذہب دیتا تھایا جس کے لئے مذہب کو ضروری سمجھ لیا گیا تھا، اب انسان اس کو زیادہ بہتر طور پر سائنس کے ذریعہ حاصل کر سکتا ہے۔ مگر بیسویں صدی میں علمی طور پر اس دعوے کا خاتمہ ہو چکا ہے ۔ بعد کی تحقیقات اور بعد کے تجربات نے ایک ایک کر کے ان تمام باتوں کی تر دید کردی جن کی امید سائنس سے قائم کر لی گئی تھی ۔ کہا گہا تھا کہ دنیا کے وجود اور اس کی کا رکردگی کی تو جیہہ کے لئے اب خدا کو مانے کی کوئی ضرورت نہیں ۔ سائنس کی دریافتیں اس کی تو جیہہ وتشریح کے لئے بالکل کافی ہیں، مگر جدید معلومات اور تجربات نے انسان کو بیہ اقر ارکر نے پر مجبور کیا ہے کہ خدا کو مانے لئے دنیا کی تو جیہہ مکن نہیں ۔ جن کہ خدا اگر موجود نہ ہوتن بھی ہمیں ایپ مسئلہ کے حل کے لئے

If God did not exist, it would be necessary to invent Him. کہا گیا تھا کہ حقیقت اعلیٰ کا ادراک کرنے کے لئے انسانی علم سے او پر کسی علم (وحی والہام) کی ضرورت نہیں، سائنس تمام حقیقتوں کو جاننے کے لئے بالکل کافی ہے ، مگر آج سائنس داں متفقہ طور پر بیا علان کررہے ہیں کہ سائنس ہم کو حقیقت کا صرف جزئی علم دیتی ہے:

خداكوا بحادكرنا بهوكًا:

Science give sus but a partial knowledge of reality کہا گیا تھا کہ انسان کے اندرذ مہ داری کا احساس اور حق شناسی کا جذبہ پیدا کرنے کے لئے خدا کا خوف دلانے کی کوئی ضرورت نہیں یعلمی اور تعلیمی ترقی خود بخو داس قشم کا احساس آ دمی کے اندر پیدا کردے گی یگر تقریباً سوسالہ تجربہ کے بعد آج کا انسان سیاقرار کررہا ہے کہلم اور اخلاقی احساس لازمی طور پرایک دوسرے سے جڑے ہوئے نہیں ہیں:۔

Knowledge and moral responsibility are not necessarily interlinked

{58}

کہا گیا تھا کہ زندگی کے عیش سے لئے کل کی جنت کا انتظار کرنے کی ضرورت نہیں۔ تمدنی نتم میر کے جدید امکانات جوانسان کی دسترس میں آئے ہیں وہ ہماری اسی زمین کو ہمارے لئے جنت بنادیں گے ،مگرتمد نی ترقیوں کے بعد اس سے پیدا شدہ بے شمار مسائل نے انسان کو اس قدر پریشان کردیا ہے کہ آج کا خوش نصیب انسان جس کو جدید معنوں میں تمام اسباب عیش حاصل ہیں، وہ حیران ہو کر کہتا ہے کہ میں نے اپنی زندگی کو جدید معیار کے مطابق خوش گوار بنالیا مگر اس کے باوجود میں اب بھی خوش نہیں:

مگر سائنسی مطالعہ آ دمی کوصرف اس مجر دحقیقت تک پہنچار ہاہے کہ خدا کا وجود ہے،

{59}

اس کے آگے بیسوال ہے کہ خدا جب ہے تو اس کا انسان سے کیا تعلق ہے؟ مگر سائنس اس کے بارے میں ہمیں کوئی معلومات نہیں دیتی اور نہ دے سکتی ہے ۔ بیہ دراصل وہ مقام ہے جہاں سے مذہب کی سرحد شروع ہوجاتی ہے۔

اصولى طور پرتمام مذا تهب اس سوال كاجواب تين ، مكر مذا تهب كى موجود ه صورت بتاتى ہے كہ اسلام كے سواكوئى مذ تهب اپنى اصلى حالت ميں محفوظ نہيں \_كوئى مذ تهب اس لئے باطل قرار پاتا ہے كہ اس ميں سرے سے خداكا تصور تهى موجود تہيں \_كسى كا حال بيہ ہے كہ وہ كئ خداؤں كا مدعى ہے ؛ حالال كہ تمام علوم بيثابت كررہے ہيں كہ خدا اگر تو سكتا ہے تو ايك تو سكتا ہے ،كئى خداكا ته وناممكن نہيں \_كسى مذ تهب كے نظام ميں ايسے نظريات جگھ پا گئے ہيں جن كو انسانى ضمير بھى قبول نہيں كر سكتا ، مثلا انسانوں كے درميان رنگ اورنسل كى بنا پر فرق ، اسى طرح دوسرى با تيں ۔

علمی حقائق انسان کوخدا تک پہنچارہے ہیں اور خدا کو ماننے کے بعد اسلام کو مانے کے سوا کوئی چارہ نہیں ۔ جب علمی مطالعہ یہ بتارہا ہو کہ اس دنیا کا ایک خدا ہے تو بے خدا مذاہب اپنے آپ باطل ثابت ہوجاتے ہیں۔ جب کا سکاتی تحقیقات یہ بتائے کہ اس کا پورا نظام ایک وحدت کے تحت چل رہا ہے تو ایسے مذاہب بے معنی ہوجاتے ہیں جو کا سکات کے گئ خدا مانتے ہوں ۔ ایسی حالت میں آ دمی مجبور ہے کہ وہ اسلام کو اپنا مذہب بنائے جو نہ صرف خدا وند قد وس کے صحیح تصور پر مبنی ہے بلکہ واضح طور پر بھی یہ بتا تا ہے کہ خدا اور انسان کے در میان کس قسم کا تعلق ہونا چاہئے۔ کا سکات کی میکانیکسی (مشینی) تحقیقات

حضرت مولانا عبدالباری ندویؓ خلیفہُ اجل حکیم الامت حضرت تھانویؓ سابق

{60}

پروفیسر فلسفهٔ جدید عثمانیه یو نیور سی حیدرآباد نے اپنی کتاب ''مذہب اور سائنس' ، میں بڑے بڑے سائنسدانوں کے مقولوں کی مدد سے مادہ اورز مان و مکان کے متعلق جدید تصور پیش کئے میں اور بتایا ہے کہ اب نہ تو مادہ ایس محسوں شی ہے اور نہ زمان و مکان ایسے مطلق تصور میں جیسے ۱۹ ویں صدی کے آخر تک سمجھا جاتا تھا ، مولانا کی کتاب کے مقد مہ میں مشہور سائنسداں ڈاکٹر رضی الدین صدیقی صاحب نے مضمون کا خلاصہ پیش کیا ہے وہ مختلف عناوین کے ساتھ نقل کرنا مناسب سمجھتا ہوں ، اس کے بعد مادہ اور جزء لا یتجز کی کے سلسلے میں حضرت مولانا عبد الباری ندوی کی ایک نفیس گفتگو بھی موقع کے مناسب ذکر کی جائے گی اگر چہ یہ مضمون لیا جاوے۔

جب نیوٹن نے ستر ہویں صدی میں قانون تجاذب کا انکشاف کیا اورعلم حرکت کی تدوین کی: توان قوانین کا اطلاق نہ صرف روئے زمین پر پیش آنے والے واقعات پر کیا گیا بلکہ نظام شمسی کے سیاروں اور دوسرے مظاہر پر بھی اس کو وسعت دی گئی ،فرانس کے مشہور ریاضی داں لا پلاس نے تو یہاں تک کہہ دیا کہ اس کا منات کی میکانکس ایک ہی ہو سکتی ہے، اور اس میکانکس کو نیوٹن نے دریافت کرلیا ہے، اس کا مطلب بیایا گیا ''اب اس کے بعد طبیعی سائنس میں کسی کے لئے بچھ کرنا باقی نہیں رہا''، ۱۹/ ویں صدی میں اس میکانکس کی جڑیں اس قدر مضبوط ہو گئیں کہ نہ صرف طبعی سائنس بلکہ حیاتی علوم میں بھی اس کا اطلاق کیا جائے لگا اور انسانی اعضا بلکہ د ماغ کے افعال کی تو جیہہ بھی میکانی اصول پر ہونے لگی ، اور سی سمجھا جانے لگا کہ جس سائنس کی بنیا داس میکانی اصول پر ہونے لگی ، اور سی سمجھا علت و معلول کا لا متنا ہی سلسلہ

علوم فلکیات ، طبیعیات ، کیمیا اور حیانتیات میں ۱۹/ ویں صدی کی غیر معمولی ترقی کی

{61}

وجہ سے مادیت اور دہریت کوزبردست تقویت پہنچی اور ظاہر میں لوگوں نے بی<sup>س</sup> محصنا شروع کیا کہ سائنس نے مذہب کی جڑیں کھوکھلی کردی ہیں، کیونکہ اس میکانکس کے بموجب کا ئنات میں علت ومعلول کا ایک سلسلہ کا رفر ماہے جس کی بنا پراس کی تخلیق بھی ہوئی اورتشکیل بھی ہور ہی ہے اور نہ تو کسی خالق کی ضرورت ہے اور نہ قیوم کی۔

علمی دنیا کا یہ بھی ایک عجیب انفاق ہے کہ جب نیوٹن کے نظریوں پر مبنی طبیعیات انیسویں صدی میں اپنے عروج پر پہنچ رہی تھی، میں اسی زمانے میں پے درپے چند ایسے تجرباور مشاہد ہے ہوئے کہ خود اس علم کی بنیا دیں ہل کئیں، اور علم طبیعیات میں ایک ہمہ گیر انقلاب رونما ہوا۔ مادہ اور تو انائی، ذرہ اور موج، جو ہر اور عضر، زمان و و مکاں اور علت و معلول جیسے بنیا دی تصور ہی سرے سے بدل گئے، اور خود تو انین قدرت کا بھی ایک نیا مفہوم لیا جانے لگا، ان تغیّر ات نے نیوٹن اور میکسول کی طبیعیات کے بجائے اس جد یہ طبیعیات کی تشکیل کی جس کی بنیا دکو انٹی کا تصاد خونہ ہو گھی

انیسویں صدی کی طبیعیات میں مادہ اور توانائی ایک دوسرے کے متفاد تصور تھے، مادہ کے متعلق سمجھا جاتا تھا کہ وہ ایک مجسم شے ہے، جوایک محدود فضا کو بلانٹر کت غیرے احاطہ کرتی ہے، اور جس کا ایک مستقل وزن ہوتا ہے جس کو کم وہیش یا معدوم نہیں کیا جا سکتا ، جب کوئی مادی شے حرکت کرتی ہے تو ایک ہی خط میں ایک ذرہ کی طرح حرکت کرتی ہے، آوازیا روشن کی موجوں کی طرح پوری فضا میں نہیں پھیل جاتی ، اس کے برخلاف روشنی اور توانائی کے متعلق بیہ خیال تھا کہ نہ تو وہ کوئی مجسم شے ہے، اور نہ کسی محدود فضا کو بلا شرکت غیر گھیرتی ہے، اس کا کوئی وزن نہیں ہوتا اور وہ ذرہ کی طرح حرکت نہیں کرتی ہے، {62}

جد بیر طبیعیات میں مادہ اور تو انائی کا بیا ختلاف ختم ہو گیا ہے، اور تجربوں سے ثابت ہو گیا ہے کہ دونوں ایک دوسرے کی مختلف شکلیں ہیں، کبھی مادہ تو انائی میں تبدیل ہو جاتا ہے، اور کبھی تو انائی مادہ میں، کسی مادی شے کی کمیت مستقل نہیں بلکہ اس کی حرکت پر مخصر ہوتی ہے، اور رفتار کے ساتھ طنتی بڑھتی رہتی ہے، ایک مادی شے کبھی ذریے کی طرح ایک خط میں حرکت کرتی ہے، اور کبھی موجوں کی طرح چھیلتی ہوئی آگے بڑھتی ہے، مادہ کے تو انائی میں منتقل

بیسویں صدی کے آغاز لیعنی بواء میں پلانک PLANCK نے کوانٹم QUANTUM کا انکشاف کیا اور بتایا کہ توانائی اور مادی نظام کی حالتوں میں تبدیلی سلسل نہیں بلکہ ایک خاص قلیل ترین مقدار لیعنی کوانٹم کے اضعاف ( MULTIPLES) کے تناسب سے ہوتی ہے ، اس انکشاف کے بعد قدیم ترین زمانے سے طبیعی کا کنات میں تغیر و تبدّ ل کے سلسل اور تدریجی ہونے کا جوتصور چلا آر ہا تھا، وہ ختم ہو گیا، اور اس کی وجہ سے نیوٹن کی میکانس میں ایک غیر معمولی انقلاب رونما ہوا۔

ایٹم (جوہر) کے متعلق ۱۹۸۵ء تک یہی سمجھا جاتا تھا کہ وہ مادہ کا سب سے چھوٹا ذرہ ہے، جس کی مزید تقسیم نہیں کی جاسکتی ، لیکن اس کے بعد پنہ چلا کہ ہرا بیٹم کے اندر بہت سے اور چھوٹے ذربے ہوتے ہیں، جن کوالکٹر ون ، پروٹون اور نیوٹرون کہتے ہیں، کسی ایٹم کا مادہ مسلسل پھیلا ہوا نہیں ہوتا بلکہ ذربے اس کے اندر نظام شمسی کی طرح تر تدیب دیئے ہوئے ہوتے اور چند معینہ مداروں پر حرکت کرتے رہتے ہیں، ایٹم کے مختلف ذروں کے درمیان اسی طرح وسیع خلا ہوتا ہے، جیسے سورج اور اس کے سیاروں کے درمیان، ایٹم کے مرکز کی

وریخت سے ایٹم کی ماہیت بھی بدل جاتی ہے،اورایٹمی توانائی بھی حاصل ہوتی ہے،اب تو ایسے ذروں کی ایک کثیر تعداد دریافت ہوئی ہے، جو دومادی ذروں پاایک مادی ذرہ اور شعاع (Radiation) کے باہمی تعامل کے دوران ظہوریذیر ہوتے ہیں۔ کمیائی عناصر سے منعلق سابقہ تصور بیدتھا کہ وہ ایک خاص قشم کے مادہ سے متعلق ہوتے ہیں اوران کی ہیئت اور ماہیت ہمیشہ ایک ہی ہوتی ہے، جیسے مائیڈ روجن یا آنسیجن یا سود یم وغیرہ، چندسال قبل تک خیال تھا کہ ایسے کیمیائی عضروں کی تعداد ۹۲ ہے اورا یک عضر کو دوسرے عضر میں تبدیل کرنا وہی امر محال ہے ،جسکی تلاش میں ازمنۂ وسطی میں متعدد کیمیا گروں نے اپنی عمریں ضائع کیں ،لیکن آج کل یہ کیمیا گری تجربہ خانہ میں ہر وقت کی جارہی ہے،اوربعض عناصر میں قدرتی طور پر بھی ہوتی رہتی ہے،ایک عضر کے مختلف سہر وپ ہوتے ہیں ،جن کو Isotope کہا جاتا ہے ،اور تجربہ خانہ میں مصنوعی طور پر نہ صرف (Isotope) بلکہ نئے عناصر بھی بنائے جارہے ہیں،اور گذشتہ تیس سال میں تقریبًا پندرہ نئے عضر یورینیم سےاو پر بنائے جاچکے ہیں۔ زماں ومکان کاجدید تصور (نظریۂ اضافیت) اسی مرحلہ پر زمان ومکان کے جد ید تصور کو بیان کرنا ضروری ہے، آئن سٹائن نے ۵+۱۹ء میں نظریاتی اور تجرباتی دونوں قشم کی وجوہات کی بنایر بتایا کہ مطلق مکان اور مطلق زمان کا تصور جس کو نیوٹن اور اس سے قبل فلاسفہ اور حکماء نے پیش کیا تھا،اب قابل قبول نہیں رہا، آئن سٹائن نے مثالیں دے کر داضح کیا کہ دوواقعات کا ہم وفت ہونا ایک اضافی چیز ہے، ایک مشاہد زید کے لئے جو واقعات ہم وقت ہوں،ضر وری نہیں کہ دوسرے مشاہد بکر کے لئے بھی وہ ہم دفت ہوں ، بلکہ یکے بعد دیگرے ہو سکتے ہیں، نہ صرف بیہ؛ بلکہ دفت کے بہاؤ کی نثرح کابھی ان دونوں کے لئے بیساں ہوناضر وری نہیں ،غرض آئن سٹائن نے بینتیجہ اخذ کیا کہ زماں یعنی وقت کوئی مطلق شنے ہیں بلکہ اضافی ہے، ہرمشاہد کا ایک خاص ذاتی وقت ہوتا ہے اور اگر دومشاہد بلحا ظرایک دوسرے کے اضافی حرکت کرر ہے ہوں تو ان کے وقت بھی ایک دوسرے سے مختلف ہوں گے۔

اسی طرح مکان لیعنی فضائھی مطلق نہیں بلکہ اضافی ہے، کیوں کہ دومتحرک اشیاء کے درمیانی فاصلے کے کوئی معنی نہیں جب تک بیرنہ بتایا جائے کہ کس خاص وقت کے لئے بیرفا صلہ ناپا جار ہاہے،اور کون سا مشاہداس فاصلے کو ناپ رہا ہے،اب چونکہ وقت خود اضافی ہے،اس لئے فاصلہ جو وقت پر شخصر ہے،لاز ماً اضافی ہوگا۔

زمان ومكان كاجد يدنظريه:-

سائنس نے اس کو پوری طرح واضح وثابت کردیا ہے کہ اس عالم شہادت یا ظاہر کے باطن یا تہہ میں پائی جانے والی (غیبی) حقیقت اس سے بالکل ہی مختلف ہے جیسی ہم اب تک سمجھتے چلے آر ہے تھے، جن چیز وں کو ہم حقیقی خیال کرتے تھے وہ محض انسانی ذہن کی ساختہ پر داختہ لکلیں ، جس حقیقت کو ہم زمان (Time) اور مکان (space) سے تعبیر کرتے ہیں ، وہ ایک ایسی نا قابل تصور کوئی شکی ہے جس کو صرف عالم ریاضیات ہی بیان کر سکتا ہے۔ (ماڈرن بلیف : حصہ: ۱۳/ صرف ک

آئن سٹائن کے نظریۂ اضافیت سے بل سمجھا جاتا تھا کہ

''زمان ومکان گویا ایک ڈھانچہ یا قالب ہے، جس کے اندر بیاز لی وابدی کا ئنات واقع ہے، کیکن اضافیت کے نظر بیر کی رو سے سی ایسی چیز کا جس کو مطلق اور مستقل بالذات زمان و مکان کہا جا سکے سرے سے کوئی وجود نہیں رہا ہمارے روز مرہ کے زمان و مکان کا تصور تو وہ ہمارے انفرادی تجربہ سے ماخود یعنی ایک طرح کا بس مقامی زمان و مکان ہے۔ ہم ہجھتے تھے کہ دوچیز وں کے درمیان کا فاصلہ یا دوداقعات کے درمیان کا زمانہ کوئی محدود منعین شک {65}

ہے، یہ خیال بھی غلط نکلا۔ اور نظریۂ اضافیت کی بنا پر زمان و مکان کا یہ ڈھانچہ غائب ہو کر سہ ابعادی دنیا کی جگہ چارا بعادی دنیا لے لیتی ہے، یہ چوتھا بُعد زمان ہے، زمان و مکان مستقل و مطلق حقیقتوں کی حیثیت ہے کوئی وجود نہیں رکھتے ، بلکہ دونوں ایک ہی متحد اور غیر منفک حقیقت ہیں جس کو ''زمان - مکان'' کہنا چاہئے ، اور اب تو ( ائن سٹائن کے نظریہ کے مطابق ) زمان و مکان کے مستقل بالذات وجود کو ثابت کرنے کے لئے جتنے اختبارات کئے گئے سب ناکا م ثابت ہوئے۔اور نہ سائنس کواپنی تحقیقات کے لئے مستقل و مطلق زمان و مکان کا و جود فرض کرنے

یہ مطلب نہیں کہ زمان و مکان کے ہمارے روز مرہ کے تصورات کا خاتمہ کردیا گیا،وہ بد ستور انفرادی تجربہ کے ڈھانچہ یا مقامی زمان و مکان کی حیثیت سے اپنی جگہ قائم ہیں، کا ئنات فطرت (نیچر) کے لئے وہ بجائے خود کتنے ہی بے معنی ہوں ،لیکن ہمارے لئے اب بھی وہ بامعنی ہیں، تاہم اگر مادہ وہ مادہ نہیں رہا جوہم معمولی عقل وفہم سے سمجھا کرتے تھے، توزمان و مکان اس سے بھی بہت کم وہ زمان و مکان باقی رہ گئے جوہم اس سے پہلے سمجھا کرتے تھے'۔

آج بیسویں صدی کی جدید سائنس میں عام آدمی کے لئے سب سے دشوار بلکہ ناممکن اضافیت ،ی کے نظریہ کو سمجھنا ہے ، اعلی ریاضیات میں پوری مہارت رکھنے والا ذہن ،ی اس کو سمجھ سکتا ہے ، کیونکہ اس نظریہ کی روسے ہمارے عام تصور والے: '' نہ مطلق زمان کا کوئی وجود رہ گیا ہے ، نہ مکان کا ، ستقل بالذات یا بجائے خود موجود ، نہ زمان یا یا جاتا ہے ، نہ مکان ، پھریہ غیر مستقل زمان بھی نہ مکان کے بغیریا یا جا سکتا ہے ، نہ

مکان زمان کے بغیر ، دونوں قطعا نا قابل انفصال ہیں، دونوں بالکلیہ ہم وجود اور ایک

دوسرے پر موقوف ہیں، ان ہی سے وہ دنیا بنتی ہے جس کو چارابعادی زمان ومکان سلسلہ (space time continuun) کہتے ہیں۔

غرض نظریۂ اضافیت کی رو سے زمان اور مکان مطلق اور ایک دوسرے سے آزاد نہیں، بلکہ اضافی اور ایک دوسرے پر پنحصر ہیں، کا ئنات میں دومختلف چیزیں مکان اور زمان نہیں بلکہ ایک ہی شئے'' مکان - زمان' پائی جاتی ہے جس میں مکان اور زمان تھل مل جاتے ہیں، اور ایک ہی حیثیت رکھتے ہیں، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ 19 ویں صدی تک دنیا کا جوسہ ابعادی تصور رائح تھا، اس کے بجائے اب چار ابعاد (Dimension) مان لئے گئے ہیں، کیونکہ کا ئنات محض مقاموں اور نقطوں کا مجموعہ نہیں بلکہ واقعات پر مشتمل ہوتی ہے، اور کسی واقعہ کو متعین کرنے کے لئے صرف اس کے جائے وقوع کا بیان کرنا کا فی نہیں بلکہ ہے بتانا بھی لازمی ہے کہ وہ واقعہ کس وقت ظہور میں آیا۔

نظریۂ اضافیت کی بناپر آئن سٹائن نے ایک نتیجہ یہ بھی اخذ کیا کہ ایک مشاہد کے لئے سی بھی شے کی کمیت میں ، جواس مشاہد کے لحاظ سے حرکت میں ہو،اضافہ ہونالازمی ہے، تجربہ سے بھی اس نتیجہ کی تصدیق ہوئی ،اور اس طرح کمیت اور وزن بھی اضافی اشیاءقرار یا کیں۔

زمان، مکان، کمیت اور قوت کے اضافی مفہوم

نیوٹن نے مکان ،زمان اور کمیت کے ساتھ قوت کو بھی مطلق تصور کیا تھا ،لیکن ،تم دیکھ چکے ہیں کہ مکان ،زمان اور کمیت اضافی مفہوم ہیں ،مختلف مشاہدا پنے اپنے نظام میں ان کی مختلف قیمتیں حاصل کرتے ہیں ،قوت بھی چونکہ فاصلہ اور کمیت پر منحصر ہوتی ہے ،اس لئے اپنے نظریۂ اضافیت کو توسیع دے کر آئن سٹائن نے بتایا کہ زمان ، مکان اور کمیت کی طرح قوت بھی ایک اضافی تصور ہے ، بلکہ اس سے بھی آگے بڑھ کر آئن سٹائن نے کہا کہ قوت کا {67}

علیجد ہ تصور ہی بے کار ہے،اور حقیقت تک ہماری رسائی میں رکاوٹ پیدا کرتا ہے،قوت کوئی خارجی شینہیں جو مکان، زمان سے علیجد ہ ہو، بلکہ اسی مکان، زمان کی ایک حالت ہے جو ہم کوتوت کے طور برمحسوس ہوتی ہے، جتنے تج بے اور مشاہدے ہیں، ان کی توجیہہ مکان- زمان کی حالتوں کے لحاظ سے کی جاسکتی ہے، علیجد ہ قوت کامفہوم داخل کرنے سے کوئی فائدہ نہیں ہوتا بلکہ مزید پیچید گیاں پیدا ہوتی ہیں۔ اضافي مفهوم كي تمثيلات اس کو پنجھنے کے لئے چند مثالیں مفید ہوں گی ،ایک دریا کا پانی پہاڑ سے نکل کر وادی میں بہتے ہوئے سمندر میں جاگرتا ہے تو کیا ہم کہتے ہیں کہ دریا کو سمندر سے شق ہے،اوراس عشق کی قوت یانی کومجبور کرتی ہے کہ سمندر میں جا گرے، ہم یہی کہیں گے کہ یہاں عشق کی قوت کامفہوم داخل کرنا غیرضر وری ہے، دریا اس لئے نہیں بہتا کہ سمندراس کو کھینچتا ہے، بلکہ اس لئے بہتا ہے کہ اس مقام پر زمین کی نوعیت ہی اس طرح کی ہے اور بیراس کے لئے آسان ترین راستہ ہے۔

اسی طرح سی جسم کی حرکت کے متعلق میکہنا کہ حرکت ایک قوت کی وجہ سے ہوتی ہے، غیر ضروری بیچید گیاں پیدا کرتا ہے، بلکہ یوں سمجھنا چا ہے کہ ہم جہاں واقع ہیں، اسکے اردگر د مکال، زماں کی حالت ہی کچھالیں ہے کہ جسم کا آسان ترین راستہ وہ ی ہے، جو وہ اختیار کرتا ہے، زمین اگر سورج کے گرد چکر لگار ہی ہے تو اس کی کیا ضرورت ہے کہ زمین اور سورج کے درمیان تجاذب کی قوت فرض کی جائے جو زمین کو تھمار ہی ہے، یہ کیوں نہ کہا جائے کہ سورج کے اطراف مکان، زمان ایک خاص حالت میں ہے اور اس مکان اور زمان میں زمین اپن اس ان ترین راستہ پر جار ہی ہے، اور قوت تجاذب کا کوئی وجو دہی ہیں ہے۔ اس فت میں کہ تعلیل ونشر ترکے کے ذریعے اضافیت کے عام نظر ہی کی بنا پر آئن سٹائن نے میہ {68}

نتیجہ اخذ کرلیا کہ ہم جس کو'' قوت'' کہتے ہیں وہ کوئی علیجد ہ چیز نہیں بلکہ صرف مکان ،زمان کی ہی ایک خاصیت ہے۔کائنات کی ہر شے اپنے گرد وپیش کے مکان ،زمان میں آسان ترین راستہ (Geodesic) اختیار کرتی ہے ،تمام اجسام کی حرکتیں اسی اصول کی بناپر حاصل کی جاسکتی ہیں ۔اور آئن سٹائن کا یہی قانون ہے، جونٹی طبیعیات میں نیوٹن کے قانون تجاذب کی جگہ استعمال کیا جاتا ہے۔

کا ئنات کامتناہی ہونا

نظریۂ اضافیت کے انگشاف سے قبل مکان یعنی فضا کے متعلق بید خیال کیا جاتا تھا کہ اس کی کوئی انتہائہیں ہے،اگر چہ ہمارے حواس اور تج بے ایک خاص حصہ سے آگے کچھ خبر نہیں دیتے ،لیکن نظریۂ اضافیت کی بنا پر آئن سٹائن نے بتایا کہ کا نتات متنا ہی ہے،اور اس کے سی دونقطوں کا در میانی فاصلہ عین ہے لیکن چونکہ کا نتات کرہ یا گولہ کی شکل کی ہے، اس لئے اس پر کہیں کوئی حد یا کنارہ نہیں ہے،اور جب تک چاہیں اس کے گردسفر کر سکتے ہیں اس لئے کا ننات کومتنا ہی (Finite) مگر غیر محدود (Unbound) کہتے ہیں، میہ بیجہ فضا کے مُڑی ہوئی Ourved ہونے کا ایک معمولی نتیجہ ہے۔

آئن سٹائن نے نظریۂ اضافیت کی بناپر بیڈابت کیا کہ توانائی (انرجی) بھی ایک جمود (Inertia) رکھتی ہے، جس کو عرف عام میں وزن کہا جاتا ہے، مادہ اور توانائی دو مختلف اشیانہیں بلکہ ایک ہی شے کے دو مختلف سہروپ ہیں، روشنی کی شعاع صرف اسی وقت سید سے خط میں جاتی ہے جبکہ فضا میں کوئی مادہ نہ ہو، لیکن اگریہی شعاع کسی مادی جسم کے قریب ہے گذر بے تواپنے سید ھےرا سے سر خبائے گی، آئن سٹائن نے ایک فار مولا بھی معلوم کیا جو بتاتا ہے کہ کسی مادی شے سے کس قدر توانائی اور کس توانائی سے کس قدر مادہ {69}

کے خواص کا اظہار کرتی ہے اور بھی موج کے خواص کا۔ علت ومعلول کا انہدا م اور کوانٹم نظریہ

زمان و مکان، مادہ وتوانائی، عنصر اور قوت جیسے بنیا دی تصورات کے بد لنے کی وجہ سے علت و معلول کے منطقی مفہوم میں بھی فرق آگیا ہے ، نیوٹن کی میکانکس کا ایک اہم مسئلہ بید تھا کہ اگر کسی شے کی موجودہ حالت معلوم ہوتو اس کی سابقہ یا آئندہ حالت قطعی طور پر متعین ہوجائے گی ، اور محض قوانین حرکت کی بنا پرعلم ریاضی کی مدد سے از ل سے ابد تک اس کی تما م حالتوں کی پیش بندی کی جا سکے گی ، میکانکس کا یہی مسئلہ تھا جو مادہ پر ستوں کے لئے حکم فیصل کا کام دیتا تھا ، اور جس کی بنا پروہ کسی خالت کے تصور کو غیر ضروری قر ارد بیتے تھے ، کیونک ہ ان کے نزدیک کا ننات کی ہر حالت ہر کھے متعین ہے اور وہ اس کے مطابق خود بخو دنشکیل پاتی چلی جارہی ہے۔

لیکن کوانٹم اوراضافیت کے نظریوں کی بنا پر پروفیسر ہائی زن برگ نے ۱۹۲۷ء میں بیہ بتایا کہ مظاہر فطرت میں تعین یا جبز نہیں بلکہ عدم تعین جاری وساری ہے، اس کے بعد سے طبیعی سائنس کا مروجہ اور مسلمہ قانون بیہ ہے کہ نہ صرف کا ئنات بلکہ اس کے سی حصہ یہاں تک کہ کسی ایک ذرہ کا مستقبل بھی قطعی طور پر متعین نہیں ہے، بلکہ وہ کئی ممکن حالتوں میں سے کوئی ایک حالت اختیار کر سکتا ہے، اس طرح قوانینِ قدرت تعینی Deterministic نہیں بلکہ ا

دراصل ہائی زن برگ کے اصول عدم تغین principle of Indeterminacy کے انگس کے انگشاف سے قبل ہی بعض مشہور سائنس داں اس امر کا اعتر اف کرر ہے تھے کہ سائنس کے طریقوں سے اشیاء اور مظاہر کی انتہائی حقیقت یا غایت کو نہ تو دریافت کیا جاسکتا ہے ، نہ یہ چیز سائنس کے دائر ڈمل میں ہے ،۲۲ – ۱۹۲۲ء کے بعد جب نیکس بوہر (Neils Bohr) {70}

کے کوانٹم نظریہ میں یکے بعد دیگر ے متعدد غلطیاں اور خامیاں منکشف ہونے لگیں تو ۲۶-۱۹۲۵ء میں نگ کوانٹم میکانکس کی بنیا در کھتے ہوئے ہائی زن برگ اور ڈیراک نے بتایا کہ پیغلطیاں اسی وجہ سے پیدا ہور ہی ہیں کہ سائنس کا مقصد اور اس کا طریقتہ کا رضح طور پر متعین نہیں کیا گیا ، سائنس کا مقصد پینہیں ہے کہ وہ مظاہر فطرت کی اصلی اور آخری ماہیت اور حقیقت معلوم کر بلکہ سائنس کا کام صرف یہ ہے کہ ان اشیاء اور مظاہر میں باہمی ربط اور تعلق کا پیتہ چلائے ، ڈیراک نے مثال کے طور پر کہا کہ سائنس میں بیسوال کرنا ہے معنی ہے کہ برق کی حقیقت یا ماہیت کیا ہے، بلکہ حکم سوال ہی ہوگا کہ قوت برق کا مل کیا ہے؟

نیوٹن اور آئن سٹائن کے نظریات میں بنیادی فرق:۔

اس سے بھی آ کے چلئے تو ہم دیکھیں گے کہ سائنس کے اساسی تصور میں ایک بہت بڑا انقلاب رونما ہوا، بیا نقلاب سائنس کے بنیا دی قوانین کی تشکیل سے متعلق ہے، جبیبا کہ عام طور پر معلوم ہے، انیسویں صدی کے ختم تک سائنس کے بنیا دی قوانین استقرائی Inductive نوعیت کے ہوتے تھے، مثلا قانون تجاذب ہی کو لیجئے، بیقانون کہ کا ئنات کے کسی دومادی اجسام یاذ روں کے درمیان ایک معین مقدار کی تجاذبی قوت پائی جاتی ہے، خاص مثالوں کی مدد سے اخذ کیا گیا تھا، اسی طرح برق ومقناطیس کے قوانین ، یاروشن کے منعکس اور منعطف یا منتشر ہونے کے قوانین سب استقرائی تھے۔

لیکن ۵ مواء اور ۱۹۱۵ء میں آئن سٹائن نے اپنے خاص اور عام نظریۂ اضافیت کی تشکیل کے لئے جو قانون یا مفروضے (postulates) احتیار کئے وہ استفر ائی نہیں بلکہ ''علمیاتی'' (Epistemological) یعنی فلسفیانہ نوعیت کے ہیں، یہ مفروضے جن پر نظریۂ اضافیت کی تشکیل کی گئی ہے استفر ائی نہیں بلکہ علمیاتی ہیں، اسی طرح ہائی زن برگ کا عدم تعین کا اصول جس پر جدید کوانٹم میکانکس کا دارومد ارہے، استفر ائی نہیں بلکہ علمیاتی ہے۔ پر وفیسر ایڈ نگٹن نے سائنس کی اس نٹی تحریک کو ایک بڑی دلچسپ مثال کے ذریع {71}

سمجھانے کی کوشش کی ہے،وہ کہتے ہیں کہ فرض کرو کہ ایک سائنس داں کسی تالاب سے ایک جال کے ذریعے محجلیاں پکڑر ہا ہے، جب تمام دن کی محنت کے بعد وہ ان محجلیوں کو جو پکڑ گ گئ ہیں نا پتا ہے تو برعم خودایک قانون کا انکشاف کرتا ہے کہ اس تالاب میں کوئی محجلی ایک الخ طول سے کم نہیں ہے، اس کے اس فعل کو جب کوئی دوسر شخص دیکھتا ہے تو اس کو بتا تا ہے کہ تہ ہیں اس قانون کے اخذ کرنے کے لئے تمام دن اتن محنت کرنے کی کیا ضرورت تھی ؟ تم محض اپنے جال کو دیکھ کر جس کے تمام خانے ایک اپنے طول کے ہیں، شروع ، پی میں پیڈ بیجہ اخذ کر سکتے تھے کہ اس جال سے کوئی ایسی محجلی نہیں پکڑی جاسمتی جس کا طول ایک اپنے سے کہ ہو۔ اس جال سے کوئی ایسی محجلی نہیں پکڑی جاسمتی جس کا طول ایک اپنے سے کم ہو۔ اس کا مطلب سے ہوا کہ قوانین فطرت کی تشکیل کے لئے علم کی نوعیت اور علم حاصل

کرنے کے طریقوں پر غور کر کے استفرائی قوانین کی بذہبت زیادہ دوررس اور دریا قوانین بنائے جاسکتے ہیں، کیونکہ کوئی استفرائی قانون نو ایک بھی مخالف مثال counter) (Example) کی بنا پر غلط ثابت ہو سکتا ہے، جیسا کہ نیوٹن کا قانون تجاذب، جس کو اس لئے مستر دکر نا پڑا کہ اس کی بنا پر سیارہ عطار دکا جو مدار محسوب کیا جا تا ہے وہ مشاہدہ کئے ہوئے مدار کے مقابلہ میں غلط ہے۔

طبيعى علوم كى انہى حاليہ ترقيوں كا بيان حضرت مولانا نے اكابرين سائنس جيسے آئن سٹائن ، برٹرينڈرس ، ہائى زن برگ ، سرجيمز جينس اور سرآر تقر ايڈنگٹن وغيرہ كى تصنيفوں سے اقتباس كے طور پر پيش كيا ہے ، اور بتايا ہے كہ ماديت اور جبر وقعين كا دوراب ختم ہو چكا ہے ، پھر انہوں نے ''ڈ يكارت'' كے 'فلسفۂ شك'' كو تفصيل سے بيان كرك بيرثابت كرنے كى كوشش فر مائى ہے كہ بر كلے كے فلسفۂ تصك ''كو تفصيل سے بيان كرك بيرثابت كرنے كى كوشش فر مائى ہے كہ بر كلے كے فلسفہ تصك ''كو تفصيل سے بيان كرك بيرثابت كرنے كى كوشش بنيا دوں پر قائم كيا تھا تو بھر كائنات كى حقيقت پر غور دفكر كرنے والوں كے لئے خدا {72}

ماده اورجزءلا يتجزئ كےسلسلہ میں جدید تحقیقات

بظاہر زمین سے آسمان تک کی تمام مرئی و محسوس موجودات و مخلوقات میں جو چیز مشترک نظر آتی ہے، وہ ان کا جسم یا جسمانیت ہے، ہمارے انسانی تخیل و تصور کو تھ کا اور چکر ا دینے والے بڑے بڑے ساوی اجسام واجرام سے لے کر ریت کا چھوٹا سا چھوٹا ذرہ اور بڑے سے بڑے دیوہ بکل جانوروں سے لے کر چھوٹی سی چیوٹی اور اس کا نہ دکھائی دینے والا منہ جس کے کاٹنے سے ہم چونک پڑتے ہیں، بیسب کی سب د یکھنے میں ٹھوس مختلف اجسام یا جسم وجسمانیت ہی کی مختلف صورتیں معلوم ہوتی ہیں، گویا جس طرح ریت کا کوئی شاہر یت ہی کے چھوٹے ڈرات کا مجموعہ ہوتا ہے، اسی طرح پوری کا نزات یا اس کی تمام ارضی وساوی موجودات جسمانیت ہی کے ذرات کا مجموعہ ہوتا ہے، اسی طرح پوری کا نزات یا اس کی تمام ارضی یونان میں بلند با نگ ماد یت کے لیک فلسفہ کی صورت اختیار کی ۔ یونان میں بلند با نگ ماد یت کے محکوم کو تی سے مارے اس عام یا عامیانہ جسمانی تصور نے

<sup>(()</sup> تم پی تر کے ایک ٹکڑ نے کو پی کرخاک بناد سے سکتے ہو، یہ تی تج بھر پانی کو جتنے قطروں میں چا ہو بانٹ سکتے ہو، نازک سے نازک آلات تمہارے پاس موجود ہوں توان کو برابرتقسیم ان کو کرتے چلے جاسکتے ہولیکن بالآخر کہیں نہ کہیں اس سلسلہ تقسیم کو رک جانا پڑے گا، یونانیوں کا خیال تھا کہ مادہ (یا تمام اجسام) ایسے ہی آخری انتہائی نا قابل تقسیم ذرات سے مرکب ہے جن کی اب مزید تقسیم وتجزی نہیں ہو سکتی ، یونانی لفظ<sup>(()</sup> ایٹ 'اسی نا قابل تقسیم ذرہ کا نام ہے جو نامتنا ہی زمان و مکان میں حرکت کرتے اتفاق سے آپس میں مل کر مختلف قسم نام ہے جو نامتنا ہی زمان و مکان میں حرکت کرتے اتفاق سے آپس میں مل کر مختلف قسم {73}

ایٹم (سالمہ) () کے اس سادہ وسطحی یونانی تصورکوکوئی دوہزار سال بعد گذشتہ (انیسویں)صدی کے اوائل میں مانچیسٹر کے مشہور ماہر کیمیا جان ڈالٹن نے از سرنو با قاعدہ سائنس مفروضه (Hypothesis) کی حیثیت عطاکی ، یانی وغیرہ کسی جسم کو جب تقسیم در تقیسم کرتے ایسے انتہائی جزیا ذرہ تک پہنچا دیا جائے کہ اب اگر اس کی مزید تقیسم وتجزی کی جائے تواس کا یانی بن یا مائیت ختم ہوجائے تو اس کو یانی کا سالمہ ( مکسرہ )Molecule کہا جائے گا،اب اس سالمے( مکسرہ ) کواگرمزید تو ڑایامنکسر ونفسم کیا جائے تو اس سے جواجزاء برآمد ہوں گے وہ بسیط عنصری اجسام یا ذرات ہوں گے ،مثلا یانی کے ایک مکسر ہ کواس طرح توڑنے پاکسر وانکسار سے آکسیجن نامی عضر کا ایک اور ہائیڈروجن نامی عضر کے دوسالمے یا ایٹم برآ مدہوں گے، بالفاظ دیگر جس کوہم یانی کہتے ہیں ، اور جس کو مدتوں بجائے خود بسیط عضر خیال کیا جاتار ہاوہ دراصل کیمیاوی طور پر آئسیجن اور ہائیڈ روجن کے دوعضروں سے ل کر بناہے،اور ہمارے پرانے عناصرار بعہ کے بجائے اب ہائیڈ روجن وآنسیجن سے عناصر کی تعداد ۲۰ ا تک پینچ چکی ہے، اس طرح ایٹم نام ہےا بکسی: · · کیمیائی عنصر کے چھوٹے سے چھوٹے ذرہ کے ان ذرات (جوہروں ) کو<sup>کب</sup>ھی کسی

یمیاں مصر سے چو سے چو بے درہ ہے ان درات ر بوہروں ) تو میں نے دیکھانہیں، طاقتور سے طاقتورخور دبین سے بھی ان کو دیکھنا ناممکن ہے، یہ بال کے دس لاکھویں حصہ سے بھی زیادہ باریک ہوتے ہیں،البتہ ان کے غیر مرئی ہونے کے باوجو دہم ان کوتول اور ناپ سکتے ہیں'۔

(1) ان ہی ایٹم کو دیمقر اطیس کی طرف منسوب ہونے کی بنا پر عربی میں دیمقر اطیسی اجزایا ان کو نا قابل تقسیم کہے جانے کی بنا پر اجزاءلا ینجڑ ی کہا جاتا ہے ،مگر مکسر ہ یا مالیکول کے مقابلہ ان کو سالمہ کہنا زیادہ صحیح ہوگا جیسا کہ نحوی اصطلاح میں جمع سالم کی اصطلاح جمع مکسر ہ کے مقابل ہے۔ {74}

ان ہی جو ہروں کوزمین سے آسان تک پوری مادی یا جسمانی کا ئنات کی تغمیر ی اینٹیں قراردیاجا تاہے،ان ہی دویازیادہ سالمات سے کرمعمولاً ان سے بڑاوہ ذرہ بنتا ہےجس کو مکسرہ کہتے ہیں ،سالمات معمولاً الگ الگ نہیں پائے جاتے (بلکہ کسی نہ کسی جسم کے سالمہ( مکسرہ) ہی کی شکل میں پائے جاتے ہیں )اگر کسی مکسر ہ کو خلیل یامنکسر کیا جائے تو اس کے جوہر (سالمات) کسی اور مکسر ہ کے ساتھ یا آپس ہی م**یں م**ل جانا چاہتے ہیں :۔ · مختلف حسابوں سے اندازہ لگایا گیا ہے کہ ایک سالمہ (مسکرہ) ایک انچ کے نولاکھویں حصہ سے بھی زیادہ حچھوٹا ہونا جاہئے، اسی طرح ایک تجربہ وحساب سے اندازہ لگایاہے کہ نیل کے ایک سالمہ ( مکسرہ) کا قطرایک النج کے پانچ کروڑویں حصہ سے بھی کم ہوتا ہے' نیل کے ایک دانہ سے ایک ٹن یانی رنگ جاتا ہے،جس سے معلوم ہوا کہ اس ایک دانہ میں نیل کے کروڑوں مالیکیو ل ( مکسرات ) پائے جاتے ہیں، جوسارے پانی میں پھیل کراس کورنگ دیتے ہیں،اسی طرح مشک کا ایک دانہ پورے کمرہ کوسالہا سال کے لئے معطر بنادیتا ہے، بایں ہمہ دس کروڑ واں حصہ بھی اس کی جسامت کا ضائع نہیں ہوتا ،اس طرح مادہ کے ان ذرات کے انتہائی صغریا چھوٹائی کوخاہر وثابت کرنے کے سیگروں طریقوں یا تجریوں سے کام لیا گیا ہے، ان میں سے بعض تجربات کی بنا پر تعین کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ اوسطًا سالمہ( مکسرہ) کا قطرایک النج کے بارہ کروڑ پچاس لاکھویں 🚥 🗤 🗤 🕅 حصہ سے بھی کم ہوتا ہے'۔ اب ہر مالیکیول ( مکسرہ) چونکہ خودا بیٹوں ( سالمات ) کا مجموعہ ہوتا ہے:۔ ''اس لئے لازماً سالمہ پاایٹم خود مکسر ہ سے بھی چھوٹا ہوتا ہے ، مختلف سالمات وزن وحجم کے اعتبار سے باہم بہت مختلف ہوتے ہیں جتی کہ بعض اتنے حچوٹے ہوتے ہیں کہ اگر ایک ایک سالمہ کو یکے بعددیگرے رکھا جائے تو ایک انچ خط کے لئے جالیس کروڑ سالمات {75}

درکارہوں گے ، اور ایک گرام وزن کے لئے کم از کم سونے کے کروڑ کھر ب Trillion ایٹوں کی ضرورت ہوگی''۔ مکسرات کی سرعت رفتارکاانداز ہاس سے کرو کہ:۔ · · مائیڈروجن کاایک مکسر ہسالمہایک سکنڈ میں ایک میل سے زیادہ حرکت کرجاتا ہے، ساکن یا بند ہوا کا مکسر ہ رائفل کی گولی سے زیادہ تیز رفتار ہوتا ہے،اور ایک الح کے ہر بیس ہزارویں حصہ کی مسافت پر بیددوسرے سے ککرا تاہے،اوران ٹکڑوں کی بناپر ہر سکنڈ میں یا پنج ارب مرتبدا پناراسته بدل لیتابے'۔ به مختلف ومخضرا قتباسات' ما ڈرن بلیف'' کے حصبہ چہارم کے ص/ ۲۲۱ سے ۲۲۴ تک سے ملحصاً کئے ہیں۔ مادّہ کی مادیت کے قن میں پیغام موت جان ڈالٹن نے گذشتہ صدی کے بھی اوائل ہی میں ایٹم کی سا کمیت پااس کے نا قابل تقسیم وتجزی ہونے کا جودعویٰ کیا تھااور جوسائنسی حلقوں میں مسلمہ حقیقت بن چکا تھاوہ اس صدی کے ختم ہونے سے پہلے ہی ختم ہو گیا اور ۱۸۹۸ء ایٹم کی سا کمیت ہی نہیں ، سچ ہیہ ہے کہ مادہ کی مادیت ہی کے حق میں موت کا پیغام ثابت ہوا،انسان کی غیب طلب فطرت ہی کالا زمہ تو حیدیا وحدت طلی بھی ہے، یعنی وہ غیب بعدازغیب کو تلاش کرتے کرتے کسی ایسے آخرى غيب كوياليناجا ہتا ہے جواس اتھاہ كائنات كى حدوث ارسے باہر كثر نوں كا واحد سرچشمہ يا ان کے تنوّ عات اور رنگارنگیوں کی وحدت ہو، بالفاظ دیگر سارےموجودات کو وجود واحد میں تحليل كرليناياس كامظهرجان ليناجا بهتا ہے۔ ماہرین کیمیا کااب تک خیال تھا کہ قریبًا • 9 قشم کے مختلف ایٹم (اب ان کی تعداد ۴۰ ۱

تک پہنچ گئی ہے ) یامادہ کی مختلف قشمیں پائی جاتی ہیں ،مگراس کثر ت افسام سے کوئی مطمئن نہ

{76}

تھا، سائنس ہمیشہ وحدت وبساطت کی جویاں رہتی ہے، مگر ماہرین کیمیا چونکہ ان مختلف قسم کے عناصر یا سالمات کو مزید بسائط میں تحلیل نہ کر سکے تھے، اس لئے ان کو نا قابل تقسیم ایٹم کہتے تھے، تاہم اس امید میں سائنسداں برابر لگے تھے کہ کوئی نہ کوئی ایسا اساسی مادہ منکشف ہو کرر ہے گا جس سے تمام مختلف عناصر کے ایٹم مرکب ثابت ہوں، جو ایسا ابتدائی جو ہر ہوگا جس سے مادہ کی مادی مختلف ومتنوع صورتیں رونما ہوئی ہیں، پراوت (PRAUT) نے اسی وفت ایسا اشارہ کیا تھا جبکہ ڈ الٹن نے از سرِ نوسالمات کا انکشاف کیا تھا۔

اس امرے انکشاف کا کہ جواہر نا قابل تقسیم ونا قابل نفوذ از لی ابدی ذرات نہیں ، پہلاقد م<sup>عک</sup>س ریز شعاعوں (X-Rays) کاانکشاف تھا:۔

'' یہ لاشعاعیں ہیں کیا؟ یہ نہ مادہ کی کوئی صورت ہیں، نہ مادی ذرات بلکہ اشعاع یا شعاع افشانی و تابکاری (Radiation) کی ایک صورت یافشم ہیں، یاروشن کی ایک ایسی نگی شم جو اجسام کے اندر تک نفوذ کی غیر معمولی قوت رکھتی ہے، یہ شعاع افشانی یا تابکاری برقی امواج پر مشتمل ہوتی ہے،اور اس کی نوعیت ہماری معمولی روشنی ہی کی ہوتی ہے،البتہ ان کا طولِ موج بہت ہی کم ہوتا ہے۔

سب سے پہلے بی معلوم ہوا کہ ریڈیم اور یورینیم جیسی دھاتوں سے تین قسم کی شعاعیں نکلتی ہیں جن کا نام' الفابیٹاورگام'' رکھا گیا ،ان میں سے سب سے زیادہ اہم ودلچسپ بیٹا (BETA) شعاعیں ہیں،ان ہی کا نام آ گے چل کر الکٹر ان ( Electron) یعنی برق پارے یا برق ذرات ہوا، یہجسم وجسمانیت سے آزاد Disembodied برق یا بجل ہوتے ہیں، جو اس شعاعی صورت میں یا مادہ کے ایٹم سے آپ سے آپ آزاد ہوجاتے ہیں، اوراب ان کو مختلف وسائل یا طریقوں سے ہم خود بھی ایٹم سے جدا کر سکتے ہیں، پوری کا مُنات میں جہاں کہیں جس {77}

ے بناہوتا ہے جس کا مرکز مثبت برق کی اکا ئیاں ہوتی ہیں جن کو پروٹان کہا جاتا ہے۔ الکٹرون کا جدا گانہ وجو دصرف اسی صورت میں قائم رہ سکتا ہے جبکہ وہ کم از کم چھ سومیل فی سکنڈ کی رفتار سے حرکت کررہا ہو، ورنہ پھر جو پہلا ایٹم اس کومل جاتا ہے، اس میں مدغم ہوجاتا ہے، یہ برقی ذرات (الکٹران) دس ہزار سے لے کرایک لا کھیل تک فی سکنڈ تیز رفتاری سے حرکت کر سکتے ہیں۔

ییالکٹران چھوٹے سے چھوٹے معلوم ایٹم سے بھی ہزاروں گنا تچھوٹے ہوتے ہیں، تازہ ترین پیائشوں کی روسے ہر ذرہ کی کمیت (Mass) ہائیڈ روجن کے ایٹم کی <mark>ساس</mark> ہوتی ہے، ان برق پاروں کے انکشاف سے مادہ کے آ دیھے اسرار کی کلید ہاتھ آگئی ہے، برقی رو(current) جس کو پچھ ہی دن پہلے تک فطرت کا ایک نہایت ہی پُر اسرار مظہر خیال کیا جاتا تھا، اس کی تو جیہان برق پاروں کی تیز رفتاری سے ہوگئی۔

غرض زمین و آسمان کے لا تعداد اجسام جن کوہم آنکھوں دیکھا جیسا ٹھوں جانتے تھے، نہ صرف بیر کہ وہ ایک بال کے لاکھویں حصہ سے بھی زیادہ باریک ان دیکھے ایٹم یا ذرات سے مرکب ہیں، بلکہ خود بیا نیٹم جوابھی گئی صدی کے آخر تک بجائے خود بالکل ٹھوں جامد، نا قابل کسر وانکسار اور ہر طرح قطعانا قابل نفوذ تصور کئے جاتے تھے، آپ نے دیکھا کہ اب بیا یک بال کے دس لاکھویں حصہ سے بھی زیادہ باریک اپنے سے بھی ہزاروں گنا چھوٹے ذرات سے مرکب ثابت ہوئے، اور جس طرح:۔

''ستارے،انسان،موٹر، چیونٹی، مچھلی،سمندر، چڑیا اور ہوا ہر چیز اور سارا مادہ ایٹوں میں تحلیل ہوجا تا ہے،اسی طرح سالمات منفی مثبت برقی پاروں (charges) یعنی مادہ برق یا بجلی کے سوا تچھ نہیں' ۔ کا ئنات کی تعمیر میں مادہ سے زیا دہ خلاء کا ہی حصبہ ہے

کہاجاتا ہے کہ سالمہ کی استحلیل یا ایک مزید غیب درغیب کی دریافت نے کا ئنات کی

{78}

نسبت ففس خیالات ہی میں عظیم انقلاب نہیں ہریا کردیا بلکہ طرز فکر ہی کوسرے سے اتنابدل ڈالا ہے کہ کا ئنات کی تغمیر میں مادہ سے بےانتہازیادہ حصہ خلایا کہنا جا ہے کہ عدم مادہ بلکہ سرے سے عدم کا ہے، مادی سالمات اسی خلایا غیر مادی خلایا عدم مادہ میں تیرتے پھرتے ہیں، پھر:۔ <sup>د</sup> ہر سالمہ میں بھی بہت زیادہ حصہ خلاہی خلا کا ہوتا ہے ،نسبۃ اتنا زیادہ جتنا مختلف ستاروں کے مابین (لاکھوں میل کا) مثلا انسانی جسم کی تر کیب وتشکیل میں جتنے الکٹران ، پروٹان شریک یا داخل ہیں،ان کواگراس طرح دیایا اور آپس میں بالکل ملا دیا جا سکے کہ درمیان میں کوئی جگہ یا خلانہ رہے، تو اس کی حیثیت بس ایک ایسے چھوٹے سے دھبہ کی رہ جائے گی جس کا دیکھنا بھی دشوار ہوگا ، ہر سالمہ چھوٹے پہانہ پر گویا ایک نظام شمسی ہوتا ہے ، جس میں آفآب (مرکزیا پروٹان) کے گرد سیارات یا الکٹران حرکت کرتے رہتے ہیں،اوران کے ما بین نسبةً اتنى ہى خلایا خالى جگہ یائى جاتى ہے جننى مختلف سیاروں اور آفتاب کے درمیان' ۔ لیکن سالمہ کو چھوٹے پیانے پرنظام شی کے مماثل قرار دینا گوایک حد تک درست ہے، تاہم بقول ایڈنگن (Eddington) کے بیابس ایک نمونہ ہی نمونہ یا مثال ہی مثال، ورنہ پنچ بیہ ہے کہ سالمہ کے اندرونی حقیقت کا معاملہ کچھا بیا ہے جوانسانی ذہن کی رسائی سے باہر ہے۔ خلاصةكلام

او پر کے جستہ جستہ تمام اقتباسات کا مدعا اس نام نہاد خود مادی کا ئنات کا کوئی تفصیلی سائنسی جائزہ نہیں ، بلکہ خود سائنس وہ بھی صرف اس کی موجودہ رسائی کی حد تک اس کی ب پایاں وسعت و پہنائی اور اس کے اندر ، ہی اندر کے اضافی غیوب درغیوب کی جونوعیت معلوم کرسکی ہے، اس کا ایک بہت دھند لاخا کہ زیر بحث مقصد کے لئے پیش کردینا ہے، اور سائنس ہی کی زبان سے اس کو چند سطروں میں پھر ذہن نشین کرتے چلیں کہ ایک سرے پر:۔ ''اس کی بے پایا ں وسعت ، نا قابل تصور فاصلے ، وہم وخیال میں نہ سانے والی {79}

سحابوں کی جسامت ،سورج اور ستاروں کے افسانائی قدوقامت ،دوسرے سرے پر لاانتہاصغریا حچوٹائی کابیہ عالم کہ سالمہ ویساہی نا قابل تصور حد تک حچوٹا ہے ،جیسا کہ سحابہ نا قابل تصور حد تک بڑا، یانی کے ایک قطرہ میں اربوں کھر بوں سالمات یائے جاتے ہیں، پھراس سالمہ کے اندراس سے بھی چھوٹے چھوٹے الکٹران یا برقی ذرات ہوتے ہیں جن کے مابین نسبۃ ایسی ہی بڑی خلائیں یا فاصلے یائے جاتے ہیں، جیسے آفتاب اور اس کے ساروں کے مابین ، پھر سالمہ کی بجائے خود اتن ننگ اور اتن فراخ دنیا کے اندر عقل کو بوكلا دينے والاايك مسلسل ڈرامہ جارى ہے۔(ماڈرن بليف حصبہ چہارم/ ٢٣٨) اور اس ڈرامہ کے ایکٹراب صرف الکٹران و بروٹان دوہی نہیں رہ گئے ہیں بلکہ الکٹران و پروٹان کے انکشاف کے بیس سال بعد سالمی ذرہ کی ایک اور قشم کا پیتہ چلا جس کو نیوٹران سے نام ز دکیا گیا، پھر دوسال بعدایک اور شم کے ذرات کا پتہ چلا <sup>ج</sup>ن کو یا زیڑان کا نام دیا گیا، آگے چل کرکون کہ سکتا ہے کہ اور کیا کیا پتہ نہ چلے گا، وہ بھی صرف اضافی غیب یا اس کا ئنات کے اندر ہی کے غیب درغیب؛ جس میں ابھی ہم خوداینی زمین تک کے بے شار غيبوں سے جامل ہی جامل ہیں۔ مادہ کی جوہریت کا خاتمہ

خلاصه درخلاصه بیر که ماده یا مادی ایموں کی <sup>در</sup>سا کمیت' یا ان کے طوس نا قابل تقشیم ونا قابل فنا ہونے کا خود سائنسی مسلمه ویفین فنا ومردہ ہو چکا ہے، اور سارا مادہ یا اس کے مادی سالمات (ایم ) منفی ومثبت برقی پاروں (charges) میں تحلیل پا کر مادہ بالآخر برق ہی برق کے سوا کچھ نہ رہا، اس طرح آ پنے دیکھا کہ انسان کی غیب پسند وغیب طلب انسانی فطرت بلکه عین انسانیت ہماری محسوس و مرئی یا آنکھوں دیکھی ساری مادی وجسمانی کا ئنات کوخود سائنس {80}

دکھائی دیتا ہے، وہ جھوٹ ہی جھوٹ ہے، اور پنج وہ ہے جو غیب میں ہے یا حواس اور آنکھوں سے چھپا ہوا ہے، اور دکھائی نہیں دیتا ، اس سے بڑھ کر بیر کہ جو پجھ دکھائی نہیں دیتا وہ ہماری دکھائی دینے والی جسمانی ومادی دنیا سے اپنی حقیقت ونوعیت میں اتنا مختلف ہے کہ اس کو مادہ کے بجائے سرے سے غیر مادی (Immterial) تو انائی و تابکاری وغیرہ کا نام دینا پڑتا ہے، پچھاور سن لیں:۔

<sup>‹</sup>' آج کل سائنس دان باربار جو بید دہراتے ہیں کہ موجودات یا اشیا دراصل وہ نہیں جو ہمارے حواس سے محسوس ہوتی ہیں، ہم کو مادہ کے طوس جو ہر ہونے کا عامیا نہ خیال اپنے ذہن سے نکال دینا چاہئے.....مادی دنیا انتہائی تحلیل کے بعد غیر مادی ثابت ہو چکی ہے، موجودہ سائنس میں مادہ کی جو ہریت کا خاتمہ ہو چکا ہے، بیکوئی نظریہ نہیں ؛ سائنس کا مسلمہ بن چکا ہے....معمولی عقل وفہم نے مادہ اورز مان و مکان سے کا ئنات کا جونقشہ بنایا تقاوہ سارا کا سارا سائنس نے منسوخ اور قلم زد کر دیا ہے، لیکن اس کا مطلب صرف بیہ ہے کہ ظواہر کی تحلیل نے زیادہ میں حقائق کو بے نقاب کر دیا ہے۔ نیوٹن کی قانون علیت کا خاتمہ

ہمارے اس عالم شہادت یا نام نہا دعالم مادی کے غیو ں میں آج کی سائنس الکٹر ان، پروٹان وغیر ہ جن مادی ذرات تک رسائی پاسکی ہے، ان کے اندر چھپا ہوا ایک اور ایسا غیب سامنے آیا ہے جس نے مادہ کی مادیت کے ساتھ اس کی علیت یا علت و معلول کے اٹل وجو بی قانون کے قلعہ کو بھی کہنا چاہئے کہ مسمار ہی کر چھوڑ ا ہے، بے علم وارادہ ٹھوس ٹھس ، اند ھے بہرے مادہ کو زمین سے آسمان تک اور جمادات و حیوانات سے انسان تک ساری مخلوقات و موجودات کے خلق ووجود کا مبدا و ماخذ مان لینے کا لازمی نتیجہ علت و معلول کے اند ھے {81}

جوالکٹران وغیرہ دریافت ہوئے ہیں، وہ بھی بند سے تلے علت و معلول کے ضابطہ وطریقہ ہی کے مطابق حرکت وعمل کرتے ہوں گے لیکن آ گے چل کر جو کچھ معلوم ہوا اس سے ایک نیا مسئلہ اٹھ کھڑا ہوا اور ماہرین کو پینہ چلا کہ ابھی اور غیبی اسرار پوشیدہ ہیں۔(ماڈرن بلیف (Modern belief) حصہ چہارم: ص ۲۳۸)

'' ابھی تک مادی دنیا میں علت و معلول کا قانون نہایت تخق سے کارفر ماسمجھا جاتا تھا، اور سار لے طبعی واقعات و حوادث بالکلیہ علیت کے جبری قوانین پرینی یفین کئے جاتے تھے لل و معلولات کے سلسلہ میں کہیں کوئی خلل ورخنہ نہیں سمجھا جاتا تھا، لیکن ١٩٢٤ء میں اس خیال کو سخت دھکالگا اور ماہرین طبیعیات نے دیکھا کہ قطعی و کلی علیت کو مادی دنیا سے خیر بادکہنا پڑا' ۔ اور اس حد تک خیر باد کہہ دینا پڑا کہ بعض رجال سائنس خصوصًا ایڈ نگٹن جیسی مسلمہ سائنسی شخصیت کا زیادہ زور اس پر ہے کہ'' قانون علیت ختم ہو چکا اور اب اس کو ترک ہی کردینا چا ہے ، اس لئے کہ سار نے تر این اس کے ہیں کہ اٹل علیت کا میشہ کے لئے خاتمہ

اب آ گےایک اورنامی گرامی عالم سائنس سرجیمس جینز (Sir James Jeans) کی زبانی ذرااس کی تاریخ وتفصیل بھی ملاحظہ ہو:۔

<sup>‹</sup> تكليليو اور نيوڻن كى عظيم ستر ہويں صدى كى يہ بڑى عظيم كاميا بى وفتح مان لى گئى تھى كە كائنات ميں ہر مابعد كاتغيرو تبدل ياتخليق اپنے ماقبل كانا گزيز نتيجہ ولاز مہ ہوتا ہے حتى كہ سارى كائنات فطرت (نيچر) كى پورى تاريخ آخرتك لازمى ونا گزيز نتيجہ اس مبدأيا ابتداء كا ہے جس ميں يہ پہلے دن تھى۔

اس تصور ہی کالاز مہدہ قتح یک تھی ،جس نے ساری مادی کا ئنات کوبس ایک مشین بنااور سمجھ لیا تھا، بیصورتِ حال انیسویں صدی کے آخر تک مسلم اور جاری رہی اور ساری نیچرل {82}

سائنس کاواحد مقصداس کائنات کوشینی ساخت (میکانکس) میں تبدیل وتحویل کردینا بن گیا۔ اس طرح قانون علت و معلول کی ہرتو سیع اور میکا نکی تعبیر کی ہر کا میابی نے ارادہ کی آزاد کی یا اختیار (Freewill) کواورزیادہ دشوار بنادیا جب پوری کی پوری کا ئنات ِ فطرت ہی قانون علیت کے تابع ہے تو زندگی یا حیات (کی کوئی صورت یا انسان) آخراس سے مشتنیٰ کیوں؟''

'' پھر اسی انیسویں صدی کے آخر مہینوں میں برکن کے ماکس پلانک (Max) plank نے کوانٹم نظریہ کی بنیادڈالی ،جو بالآخرتر قی کر کے جدید طبیعیات (فزکس) کا ایک عظیم ہمہ گیراصول قرار پا گیا ،جس نے آگے چل کر سائنس کے میکانگی عہد کا خاتمہ کر کے ایک نئے دورکا آغاز کردیا۔'

ابتدامیں پلانک کے نظریہ سے صرف میہ معلوم ہوا تھا کہ کا ئنات فطرت میں تسلسل کا عمل کارفر مانہیں <sup>ہ</sup>یکن کے 191ء میں آئن سٹائن نے بتایا کہ پلانک کا نظریہ دراصل بہت زیادہ انقلاب انگیز نتائج کا حامل ہے:

'' بیاس قانون علت و معلول ہی کواپنی فرماں روائی کے تخت سے اتار دینے والا ہے جس کواب تک کا ئنات کے ایک ہمہ گیر رہنما اصول کا مقام حاصل تھا، پرانی سائنس کا بیطعی اعلان ودعویٰ تھا کہ فطرت (نیچر) سلسلۂ علل و معلولات کے بند ھے ہوئے قوانین سے باہرایک قدم نہیں نکال سکتی ،علت' الف' کے بعد نا گزیر طور پر''ب' کے معلول ہی کو پیدا یا ظاہر ہونا چاہئے۔'

اس کے بجائے:۔ ''نٹی سائنس اب صرف اتنا دعوی کرسکتی ہے کہ''الف'' کے بعد''ب''' ج'' وغیرہ یوں توبے شارا مکانات ہیں،البیتہ اتناضح ہے کہ ان میں''الف'' کے بعد''ب'' کا ہونا''ج''

#### {83}

کے مقابلہ میں اور 'ج''کا'' ذ'کے مقابلہ میں اغلب ہے'۔ غرض اس اغلبیت پاخلن غالب کے سواکسی خاص نام نہا دعلت کے بعد کسی خاص نام نہاد معلول ہی کے پیدا ہونے کاحکم نہ تو قطعیت کے ساتھ لگایا جا سکتا ہے نہ اس کی پیشین گوئی کی جاسکتی ہے، بلکہ' پیخداؤں ہی کے ہاتھ میں ہے جوبھی خداہو۔ ("There is a matter, which lies on the knees of gods, whatever gods there be") · · بہر حال سر دست توقطعی علیت کی نئی طبیعات کے نقشۂ کا بُنات میں کوئی جگہ ہیں رہ گئی ہےلہذا پرانے میکانکی نقشہ میں زندگی وشعوراوراس کے صفات ارادہ واختیار وغیرہ کی گنجائش زیادہ نکل آئی ہے'۔ قانون علت کے وجوب وقطعیت یا ہما گیری کے تصور کا دارومدار اصل میں مادہ پا مادی اشیاء کے باب میں اس تصور پر تھا کہ ہرشیٰ اپنی پچھ نہ پچھ ذاتی نوعیت وفطرت یا خاصیت رکھتی ہے،اس لئے ظاہر ہے کہ اس خاصیت وفطرت ہی کے مطابق اس سے خاص خاص قشم کے بند سے شکے فطری لوازم ونتائج ہی پیدا ہو سکتے ہیں:۔ · · کوانٹم طبیعات نے اب اس طرح کی بانوں کی کوئی تنجائش ہی نہیں چھوڑی کہ مثلا فلاں شیٰ (اپنی ذات دنوعیت کے اعتبار سے )ایسی اورایسی ہے،اور بیر بیرخاصیت رکھتی ہے، اس کے بچائے یوں کہنا پڑتا ہے کہ بس ایسی ایسی اغلبیت (یاظن غالب ) ہے'۔ اصول تغلیل کے ساتھ ڈارون کے نظریہ کابھی رد ڈارون کا پینظر بیچھی دراصل گذشتہ صدی تک کے مادہ ومادیت کے ان تصورات ہی کا شاخسانه تها، جواب موجود ه صدی میں فرسود ہ ہو چکے ہیں، یعنی سیمجھ لیا گیا تھا کہ بے جان وبے ذہن اور بے شعور مادہ ہی اپنے بے تمیز وبے ارادہ افعال دخواص اوران کے قوانین {84}

علت ومعلول کی راہ سے آہستہ آہستہ ترقی کرتے کرتے زندگی ذہن اور شعور سب کچھ بن گیا، لیکن اب سائنسی تحقیقات نے ہمارے اس عالم شہادت کے اندرونی غیبوں میں جہاں تک رسائی پائی ہے اس کی روسے نہ مادہ مادہ باقی رہا، نہ جس زمان و مکان میں وہ پایا جاسکتا تھا، وہ زمان و مکان ، وہ زمان و مکان ہی رہا، اور نہ علت و معلول کے پہلے والے اٹل قوانین ہی اٹل رہے:۔

<sup>دو</sup>ز مین پر زندگی و شعور پیدا ہونے کے جس میکانکی نظر بیکو ڈارون کے مادہ پرست پیرووُں نے انیسویں صدی کے آخر میں پھیلایا، اس کا ماحصل میڈھا کہ مادہ اورز مان دمکان تو اساسی حقائق میں، باقی اور جو کچھ بھی پایا جاتا ہے، سب ان ہی سے ماخوذ اوران ہی پر منی ہے ابتدا میں مادی سالمات کے سوا کچھ نہ تھا، جو زمان و مکان میں مارے مارے پھرتے تھے، خاص خاص طبعی قوانین کے تحت ان ہی سالمات نے بالآخرز مین کی صورت اختیار کر لی اور اس طبعی عمل کے دوران میں ہی ایک خاص سطح یا منزل پر زندگی کا ظہور ہوا، جس کے متعلق ٹھیک ٹھیک معلوم نہیں کہ پہلے اس کا کہاں اور کس صورت میں ظہور ہوا، اس نظر مید کی اہم بات

زندگی ایک مرتبہ پیدا ہوکر پھر کیے بعددیگر ے مزید پیچیدہ صورتیں اختیار کرتی گئی اسی دورانِ عمل میں ایک خاص منزل پر ذہن پیدا ہو گیا اور بید ذہن یانفس بھی زندگی ہی کیطر ح محض سالمات کے پیچیدہ مجموعوں پرطبعی قوانین کے عمل کا نتیجہ ہے، غرض اس نظریہ کے مطابق زندگی اور ذہن دونوں محض سالمات کے خاص خاص پیچیدہ مجموعوں کا نام ہیں'۔ مادی اشیاءانسانی ذہن وشعور کی تصوریت ( آئڈیلزم) کا نام ہے ڈیکارٹ سے چل کر ہر کلے کی خالص فلسفیانہ تصوریت تک پہونچانے والی آگ {85}

خلاصةً خالص سائنسی راہ ور جحان کی شہادت پوری توجہ سے ملاحظہ ہو کہ:۔ ''بنیا دی حقیقت سہر حال ہما راشعور ہی ہے جس کو سی دوسری شکی کی اصل (originl) وحقیقت پر گفتگو سے پہلے ہی مان لینا پڑتا ہے'۔ پھر:۔

''مادی کا ئنات تو تمام تر خود شعوری کے پیش کردہ کچھ رموزیا علامات (symbols) کی ایک تعبیر وتر جمانی (Interpretation) کا نام ہے، مادی کا ئنات کے وجود کا نام لیتے ہی پہلے ہم شعور کو موجود مان لیتے ہیں ، سی شک کے بھی وجود کا نام لینا خود اپنے شعور سے وابستہ سئے بغیر کوئی معنی ہی نہیں رکھتا''۔

{86}

مادی موجودات خودذ <sup>م</sup>ن کی مخلوقات ثابت مونے لگیں، بالفاظ دیگر عہد جدید کی جس سائنسی ترقی کے نتیجہ میں مادیت کا فلسفہ پیدا ہوا تھا اسی کی مزید ترقی کے بطن سے بالآخر تصوریت ( آئیڈیلزم )(Idealism)یا(منٹالزم )(Mentalism) کافلسفہ جنم لے رہا ہے۔ ڈ اکٹر فلب فرانک کی تحقیقات سے مزید تائید

ایک کتاب 'سائنس اور جدید ذ بن' (science and the modern mind) پر ' عصری سائنس اور دنیا کا عصری تصور' نامی فلپ فرانک کا ایک مقاله پڑھنے کے لائق ہے، موصوف کی شخصی وسائنسی عظمت کے لئے یہی کافی ہے کہ ہاؤرڈیو نیورسٹی میں آئن سٹائن کے جانشین رہے ہیں، اور اب خصوصی طور پر کولہ بیا یو نیورسٹی میں فلسفہ سائنس ہی پر لیکچر دے رہے ہیں، ان کے مذکورہ بالا مقالہ کے چند جستہ جستہ ختصر اقتباسات بھی پڑھ کیں:۔

''ہماری صدی میں نظریۂ اضافیت کی تعبیر وتر جمانی اکثر فلسفۂ نصوریت کے رنگ میں کی جاتی ہے کیونکہ طبیعیات (فزنس) کسی جسم کی (مثلا) حقیقی لمبان تک کا نام نہیں لے سکتی (کہ وہ بجائے خود واقعًا کتنا لمبا ہے م) بلکہ کسی خاص فرد مشاہد observer کے انفرادی مشاہد observation ہی کا نام لے سکتی ہے جس کے معنی بیہ ہوتے ہیں کہ طبیعیاتی سائنس کا تعلق مادی اشیاء obsects کے بجائے ذہنی مظاہر واحوال phenomena ہے''

''عالم طبيعيات ذرات (particles) کی واقعی یا خارجی (objective) وضع وکل (position) یا مدار (orbit) نہیں بتلاتا بلکہ صرف مشاہدہ کرنے والے کے خاص حالات وعوارض (circumstances) کی بنائی ہوئی یا ساختہ پرداختہ پیائشوں (measurements) کو''۔

مطلب بیر کہ سائنس کی دنیا کو گھوم گھوما کر بالآخر سائنسی مشاہدات observations کے اندر رہنا پڑتا ہے اور خاہر ہے کہ کسی مشاہدہ سے بھی مشاہد (observer) کی ذات

{87} وذہن پااس کے احوال وعوارض کوا لگ نہیں کیا جاسکتا۔ بهرحال نظرية اضافيت اوركوانهم نظريه: \_ '' دونوں اٹھارہویں اور انیسویں صدی کے میکانگی ومادی فلسفوں کے خلاف ہی جاتے اور دنیا کی ذہنی (Mentalistic) تصویر picture ہی بناتے نظراً تے ہیں'۔ کچھاس سے بھی بڑھ کرتن کیجئے:۔ ''ہماری صدی کی سائنسی ترقی نے اس حقیقت کوزیادہ سے زیادہ ہی واضح کردیا ہے کہ سائنس کے اصول (principles) ایسی علامات کا نظام (system) ہیں '' جس کوخود سائنس داں کے خلیقی تخیل Creative Imagination نے پیدا کرلیا ہے'۔ ضمنًا سائنس کے مومن اور مذہب کے منگریہ بھی سن کیں کہ:۔ <sup>د</sup> بیسویں صدی کی سائنس سے کا ئنات کی جوعمومی تصویر بنتی ہے اگر ہم اس کو صحیح طور پر شمجھنا جاتے ہیں تواس مقبول عام popular دعویٰ (Assertion) یا امید (Hope) کو مدِّ نظر رکھنا پڑے گا کہ اٹھارہویں اور انیسویں صدی کے مقابلہ میں بیسویں صدی کی سائنس کومذہب اوراخلاق سے زیادہ آسانی کے ساتھ ہم آہنگ کیا جاسکتا ہے'۔ مادیت کے فلسفہ کے بچائے تصوریت کے فلسفہ کا اعتراف غرض ہمارے لئے سب سے اہم بات بار باروباصرار یا در کھنے کی یہی ہے کہ آج کی عین سائنسی را ہوں کی روسے ذہن سے باہر کی کسی خارجی یا نام نہاد مادی دنیا کے بجائے خود ذہن پااس کی داخلی دنیا کا ہمارے علم ویقین کی اوّلین وبنیادی حقیقت ہونا ایک مسلمہ بن چکا ہے،اس طرح سائنس کی بیا نقلا بی راہ آپ سے آپ خود سائنس دانوں کے لئے بھی مادیت کے فلسفہ کے بیجائے تصوّ ریت کے فلسفہ کی راہ نما بن گٹی ہے، آخر میں مختصرً ابڑے بڑے نصف درجن اساطین سائنس کااعتراف خودان کی زبان سے بن لینے کا ہے:۔ ''سرجیمس جینز (Sir James Jeans):۔ میرار جحان تصور کے اس نظریہ کی

{88}

طرف ہے کہ شعور اساسی حقیقت ہے، اور مادی کا ئنات اس سے ماخوذ Derived ہے۔ (۲) ماکس پلانک (Max Planck): ۔ شعور کی توجیہ مادہ اور اس کے قوانین سے ہیں ہوسکتی، میر بے نز دیک اساسی حقیقت شعور ہی ہے،اور مادہ کوشعور سے ماخوذ خیال کرتا ہوں، جس شکی کی نسبت ہم پچھ کہتے سنتے یا جس کوموجود جانتے ہیں، اس کے لئے پہلے شعور کافرض کرنا ناگزیر ہوتا ہے۔ (۳) پروفیسر شروڈنگر (Schro Dinger): زندگی تو میر نزدیک ہوسکتا ہے کہ کسی اتفاق کا نتیجہ ہو،لیکن شعور کی نسبت میں ایسانہیں خیال کرتا ،شعور کی توجیہ طبعی طریقوں سے ناممکن ہے، کیونکہ شعور قطعی طور برایسی اساسی حقیقت ہے، جس کی کسی دوسری شى سەتوجىپرىم يى ، بوسىتى -(۳) پروفیسر ہالڈین (Haldane): ۔ اگرہم شعور کی بھی اسی طرح توجیہ کرنا جا ہیں جس طرح طبیعیاتی یا حیاتیاتی واقعات ومظاہر کی کرتے ہیں ،تو بیہ کوشش بالکلیہ نا کا م رہتی۔ (۵) سرآ رتفرایڈنگٹن: ۔ باطنی ایگو(انا) کسی طرح بھی طبعی کائنات کا جزنہیں ہوسکتا مگر بیر کہ لفظ معی کے سرے سے عنی ہی بدل کرروحانی (spiritual) کردیں۔ (۲) آئن سٹائن (Einstein) کی رائے میں بھی نفس وشعور اساسی حقیقت مے '' (ماڈرن بلیف حصر نم ص ۲۵۰) حواس ذہنی میں بیرحقائق کہاں سے آتے ہیں؟ لہذاحل طلب مسئلہ یہی ہے کہ جن یا جیسے حواسی محسوسات کا ذہن سے باہر کی دنیا میں کہیں کوئی دور دورتک نام ونشان خود سائنس کونہیں ملتا ، وہ انسانی ذہن میں آخر کہاں سے آجاتے یا کیسے پیدا ہوجاتے ہیں؟

{89}

نرے سائنس دانوں کا جواب بیر ہے کہ خود ہمارا ذہن ہی اپنے کسی نامعلوم جادویا شعبدہ یا کرتب سے ان کو پیدا کر لیتا ہے ، ظاہر ہے یہ جواب کیا! دراصل لا جوابی یا جہل کا اعتراف ہے، ذہن جو خیالات وتصوّ رات ،علوم وفنون ، شعر وفلسفہ وغیر ہ خود اپنے شعور پاعلم وارادہ سے پیدا کرتا ہے،ان کا خالق خود ذہن کا ہونا تو سمجھا سمجھا یا جاسکتا ہے۔ کیکن ایسی بوری زمین وآسمان تک کی کا ئنات جس کےمحسوس کرنے میں ذہن بالکلیہ اپنے کومنفعل یا بے بس یا تا ہے،اس کوآ خرخودا پنے ذہن کی کسی کیمیا گری یا ساحری کا کر شمہ کیسے باورکر بلے،جس کا خودسا حرکوقطعًا کوئی ادراک نہیں۔ ایک کملی یا عالمگیر ذہن کے اعتراف پر ہرکوئی مجبور ہے! خصوصیت سے یہی دوبا تیں ایسی ہیں جن کی بنا پر سائنس داں فلسفی اور عامی سب ہی کو جار وناچار ماننا پڑتا ہے کہ ہمارےحواسیمحسوسات کا منشاو ماخذ کوئی نہ کوئی (خودمیرے ذات دز ہن سے) مادراحقیقت ہے۔(۱) ایک توبیہ کہ میرے ہی جیسے دوسرے اشخاص بھی بالکل میرے ہی جیسےا حساسات رکھتے ہیں ،لہذاان مشتر ک احساسات کا کوئی نہ کوئی مشتر ک ماخذ ومبدا بھی ہونا چاہئے ۔(۲) دوسرے ہم ان کے محسوس کرنے میں بالکل بے اختیاریا فاعل نہیں بمنفعل ہوتے ہیں،اس لئےان کی تخلیق کسی اور فاعل ہی کافعل ہونا جا ہئے۔ ساتھ ہی سائنس ہی کی تازہ ترین تحقیقات سے مسلّمہ طور پر بیچھی متیقن ومتعین ہو چکا ہے کہ انیسویں صدی کے اداخر تک مادہ کے نام سے جو ایک ٹھوس جامد جو ہری حقیقت موجود دمسلم مانی جاتی تھی، اس کی جو ہریت کا اب مسلمہ طور پر خاتمہ ہو چکا ہے، اب اگر اس کے بچائے ذہن سے یا خارج میں پچھ موجود بھی ہے تو الکٹران وغیرہ نام کے برقی ذات کی مختل ومجنونا نه حرکات، جونه بجائے خود وہ جاند، سورج، دریا، پہاڑ، درخت وجانو روغیرہ ہیں، جوہم دیکھتے اورمحسوس کرتے ہیں اور نہ ہمارے ان محسوسات کی سی یا ان سے کوئی ادنی سے {90}

ادنیٰ مما ثلت رکھنے والی ان ذرات سے ترکیب وتشکیل یا فتہ ہی کوئی شکی ہمارے احساس کرنے والے ذہن سے باہر پائی جاتی ہے۔ کلی ذہنیت سے حق تعالی شانہ کی ذات اقدس ہی مراد ہے فلسفہ کی تاریخ میں اس کلی ذہن تک جیسے صاف سید سے غیر پیچیدہ وغیر مہم بلکہ عام فہم راستہ سے رسائی بر کلے نے حاصل کی ہے ، اور جس طرح جد ید ترین سائنسی تحقیقات نے میں بر کلے ہی کے فلسفہ کو زیادہ قریب الفہم سائنسی فلسفہ کا رنگ دیا جاسکتا ہے ، یوں تو اس سلسلہ میں رسل وایڈ گلٹن وغیرہ دوسرے رجال سائنسی بر کلے کا نام لینے سے مفرنہیں پاتے ہیں ، تاہم راقم ہٰذا کے علم میں اس طرح جس جینز (Sir James Jeans) جیسے صف اول کے سائنس دان نے بالکل بر کلے ہی کی طرح اور اس کے صاف صاف حوالہ سے اس کے استدلال وموقف کو قبول کیا ہے ، کوئی دوسری مثال نہیں ۔

{91}

ہے، جوہر بے سے ہرطرح کے احساسات ہی سے محروم ہے۔ اس طرح سیدھی سادھی معمولی عقل وفہم اور فلسفہ وسائنس نتیوں کے مطالبات اور نقطہ نظر کوہم آہنگ بنانے والاحل لے دے کے ایک ہی رہ جاتا ہے، یعنی انفرادی ذہنوں کے علاوہ ایک ایسا ہمہ گیر وعالمگیراز لی وابدی صاحبِ علم وقدرت ذہن مانا جائے جس میں ازل سے ابد تک پیدا ہونے والی ساری مخلوقات بطوراس کے معلومات کے موجود ہوں اور جن کواپنی قدرت ومشیت کے تحت وہ انفرادی ذہنوں میں پیدا کرتار ہتا ہو۔ اس صورت میں تمام چولیں اپنی اپنی جگہ بیٹھ جاتی ہیں، نہ ذہن کے سوامادہ نامی کوئی بے ذہن جوہر ماننا پڑتا ہے، نہان دوکے مابین فعل وانفعال یا تعامل کالانیخل مسّلہ باقی رہ جاتا ہے، نہ بېد د شواري ره جاتي ہے کہ برقي ذرات کې وه مختل مجنوبانه حرکات جو ہمارے محسوسات سے قطعا کوئی مما ثلت نہیں رکھتیں، ان کو آخر ہمارا انفرادی ذہن اپنی سی ساحری یا شعبدہ سے کیسے ایجاد کرلیتا ہے، دراں حالیکہ پیغریب خوداینی اس شعبدہ بازی کا کوئی علم واحساس تک نہیں رکھتا، بلکہا بیخکم وارادہ کی کسی مداخلت وفعلیت کے بجائے اپنے کوان خارجی محسوسات کے ادراک میں منفعل بلکہ سرے سے مضطریا تاہے، ساتھ ہی معمولی عقل ونہم (common sense) کا یہ مطالبہ بھی من و<sup>ع</sup>ن یورا ہوجا تا ہے کہ <sup>ج</sup>ن خارجی اشیاء کوجیسا ہم محسوس کرر ہے ہیں وہی بعیب*ہ* ہمارےاحساس وادراک کے بغیرایک مستقل وستمر ذہن پاشعور میں بجائے خود ہمیشہ سے موجود ہیں،خیال تو شیجئے کہاستمرار مادہ کے دقیانوسی مفروضہ کے مقابلہ میں خودا پنے بالذات جانے پیچانے انفرادی ذہن وشعور ہی کی طرح ایک مستمر وستقل یا ابدی ذہن وشعور والے خداوند قد وس کومان لینا کتنا زیادہ آسان اوراقرب الی الفہم ہوجا تاہے۔

اسلام اورعیسائتیت کا سائنس کے ساتھ سلوک

سائنسی ترقی میں سب سے بڑی رکا وٹ : شرک

زمین پرانسان ہزار ماسال سے آباد ہے، مگر معلوم تاریخ کے مطابق اسلام سے پہلے کسی بھی دور میں انسان کی رسائی اس شعبۂ فن تک نہ ہو سکی جس کو آج سائنس کہا جاتا ہے، اس کی وجہ کیا ہے؟ اس کی وجہ بہت سادہ ہے،اسلام سے پہلے ہر دور میں انسان کے او پر شرک کاغلبہتھا، یہی شرک عالم فطرت پر تحقیق کرنے میں مانع تھا؛ کیوں کہ شرک کے عقیدہ کے تحت فطرت کے مظاہر یوجنے کی چیز بنے ہوئے تھے، جب کہ سائنس کا آغاز اس وقت ہوتا ہے جب کہان مظاہر کو تحقیق وسخیر کی چیز سمجھا جائے ،مشرک انسان جاند کو دیو تاسمجھتا تھا،اس لئے اس کا ذہن اس رخ برچل ہی نہیں سکتا تھا کہ وہ جاند پراپنے قدم رکھے، وہ سیلا ب کوخدا کا جزء سمجھتا تھا، اس لئے اس کے لئے بیہ سو چناممکن نہ تھا کہ سیلاب کو قابو میں لاکراس سے بجل پیدا کرے،اسلام نےمعلوم تاریخ میں پہلی بارشرک کومغلوب کر کے تو حید کوغالب کیا، بالفاظ د گیراس ذہن کوفروغ دیا کہ خداصرف ایک ہے، باقی تمام چیزیں مخلوق ہیں،اس طرح اسلام نے عالم فطرت کی تحقیق کاراستہ کھولا اور بالآخروہ تمام ترقیاں وجود میں آئیں جوقدرت پر فتخ کے نتیجہ میں انسان کوحاصل ہوتی ہیں، <sup>ح</sup>قیقت یہ ہے کہ قدیم سائنسی پس ماندگی شرک کا بالواسطة نتيجتهى اورجد يدسائنسى ترقى توحيد كابالواسطة نتيجه ہے،اس ميں شک نہيں کہاسلام اس لئے نہیں آیا کہ وہ دنیا کو سائنس دے ؛مگر اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ اگر اسلام نہ آتا تو سائنسی ترقیوں کا درواز ہ انسان کے او پر ہند ہور ہتا، جبیبا کہ اس سے پہلے وہ انسان کے او پر بند بڑا تھا ،سائنسی شخقیق اور ترقی کے سلسلہ میں تو حید کی اس اہمیت کو آرنلڈ ٹائن بی (۱۸۵۹-۱۹۷۵) نے کھلےفظوں میں تسلیم کیا ہے۔ {93}

سیاست میں مذہب کی آمیزش تو حید کا پیغام لوگوں تک پہنچانا قدیم ترین زمانہ ہے تمام نبیوں کامشن تھا، مگر پیغیر صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے تمام زمانوں میں تو حید کی دعوت جان کی قربانی کی قیمت پردینی ہوتی تھی ، تو حید کا پیغام لے کر اٹھنے والے لوگ آگ کے الا و میں ڈال دیئے جاتے اور آ روں سے چیرد یئے جاتے ، اس کی وجہ کیاتھی ؟ اس کی وجہ یتھی کہ قدیم زمانہ میں شرک کوفکری غلبہ کا مقام حاصل تھا، حتی کہ سیاست کی بنیا دیمی شرک پر قائم تھی ، قد یم زمانہ کی باد شاہ لوگوں کو بیہ مقام حاصل تھا، حتی کہ سیاست کی بنیا دیمی شرک پر قائم تھی ، قد یم زمانہ میں شرک کوفکری غلبہ کا مرا ہے اس لئے جب تو حید کا داعی بی آ واز بلند کرتا کہ خدا صرف ایک ہے ، کوئی اس کا شریک نہیں ، تو قدیم زمانہ میں باد شاہوں کو بیآ واز بلند کرتا کہ خدا صرف ایک ہے ، کوئی اس کا ترکہ نے والی نظر آتی تھی ، اس میں انہیں اپنی مشر کا نہ سیاست کی تر دید دکھائی دیتی تھی ، چنا خیروں اپنے سیاسی مفاد کی بناء پر تو حید کے داعیوں کے دشمن بن جاتے اور ایک کو تیں خیرانی کو تیں خ کچل دیتے۔

اللہ تعالی نے فیصلہ کیا کہ اس صورت حال کو ہمیشہ کے لئے ختم کر دیا جائے ، قرآن کریم میں پیغمبر آخرالزماں اور آپ کے ساتھیوں کو سکھایا گیا کہتم اس طرح دعا کر و: ربنا و لا تحمل علینا اصر اکما حملته علی الذین من قبلنا . (خدایا ہمارے او پر وہ بو جھنہ ڈال جو تو نے ہم سے پہلے کے لوگوں پر ڈالاتھا) بید عاکا نداز میں اس خدائی فیصلہ کا اظہارتھا کہ خداانسانی تاریخ میں ایک انقلاب لانے والا ہے، جس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ اقتدار کا رشتہ شرک سے ٹوٹ جائے گا، اب حکومت ایک خالص سیاسی معاملہ ہوگا نہ کہ اعتقادی معاملہ، یہی وہ خدائی منصوبہ تھا جس کی تعلی کے لئے قرآن کریم میں حکم دیا گیا: و قاتلو ہم حتی لا تکون فتد ہ و یہ کون الہ دین کلہ للہ . (لیعنی مشرکوں سے ٹرو؛ پہاں تک کہ فتنہ کی حالت باقی نہ {94}

رہے اوردین سب اللہ تعالیٰ کا ہوجائے )(انفال:۳۹) فتنہ کے معنیٰ آزمائش کے ہیں، فتن فلان عن رأیہ کے معنیٰ ہیں رائے سے پھیردینا، قر آن کریم میں آیا ہے: حضرت موسیٰ کوان کی قوم میں سے چند نو جوانوں کے سوا کسی نے نہ مانا، فرعون اورا پنی قوم کے بڑے لوگوں کے ڈرسے، جن کواندیشہ تھا کہ فرعون ان کوستائے گا(یونس:۸۳) اس آیت میں اُن یہ فتنہ ہم کالفظ ہے جوستانے اور عذاب دینے کے معنیٰ میں استعال ہوا ہے، گویا فتنہ کے معنیٰ تقریباً وہی ہے جس کو انگریزی زبان میں Persecution

عرب میں اور اطراف عرب میں تو حید کی بنیاد پر جو اسلامی انقلاب آیا ، اس نے شرک کوفکری غلبہ کے مقام سے ہٹادیا،اب شرک کی حیثیت ایک ذاتی عقیدہ کی ہوگئی نہ کہ ایک ایسے عوامی نظریہ کی جس کے او پر سماجی زندگی کا پورا نظام قائم ہو، نتیجہً شرک کا رشتہ اقتد ار سے ٹوٹ گیا، کیوں کہ اب شرک کی بنیاد پر کسی کے لئے حق حکمرانی کا دعوی کرنے کا موقع باقی نہیں رہاتھا۔

معلوم انسانی تاریخ میں بیتبدیلی بالکل پہلی بارآئی، اس کے ہمہ گیراثرات میں سے دوچیزیں خاص طور پر قابل ذکر ہیں، ایک بیر کہ جب بیر معلوم ہوا کہ خدا صرف ایک ہے اور بقیہ تمام چیزیں اس کی مخلوق اور محکوم ہیں تو اس کے لازمی نتیجہ کے طور پر مظاہر فطرت کے تقدس کا ذہن ختم ہو گیا، دہ چیزیں جواب تک انسان کے لئے پر ستش کا عنوان بنی ہوئی تھیں، وہ اس کواپنی خادم نظر آنے لگیں، حلق لکہ ما فی الارض حمیعاً. (بقرہ:۲۹) اب آ دمی نے چاہا کہ دہ ان چیزوں کو جانے اور ان کو استعمال کرے، انسانی ذہن کی یہی وہ تبدیلی ہے جس نے تاریخ میں تو ہماتی دور ختم کر کے سائنس کے دورکو شروع کیا، اس کے ساتھ دوسرا نتیجہ ہوا کہ بادشا ہت کا دور کم از کم نظریاتی طور پر ختم ہو گیا اور عوامی حکمرانی کے دور کا آغاز ہوا،



کے بعد بالکل قدرتی طور پرخدائی حق حکمرانی کے لئے زمین باقی نہیں رہی۔ ان دونوں انقلابات کا آغاز مدینہ سے ہو گیا تھا ، اس کے بعد دمشق ، بغداد ، اسپین اور سلی ہوتا ہواقد یم آبادد نیا کے بڑے حصہ میں پھیل گیا ، اس مدت میں قدیم حالات کے اثر ات سے اس فکری تحریک کو بار بار مشکلات کا سامنا کر ناپڑا، تا ہم اس کا سفر جاری رہا، خالف طاقتوں کی کوئی بھی کوشش اس میں کا میاب نہ ہوتکی کہ وہ مظاہر فطرت کے نقد س دورکود وبارہ اس کی سابقہ عظمت کے ساتھ والپس لا سکے، اور نہ کسی حکمران کے لئے بھی میمکن ہوا کہ وہ اس طرح مقدس بادشاہ ہونے کا مقام حاصل کر لے ، جیسا کہ عراق کے نمر ودا در مصر موا کہ وہ اس طرح مقدس بادشاہ ہونے کا مقام حاصل کر لے ، جیسا کہ عراق کے نمر ودا در مصر موا کہ وہ اس طرح مقدس بادشاہ ہونے کا مقام حاصل کر لے ، جیسا کہ عراق کے نمر ودا در مصر میں کون کو قدیم زمانہ میں حاصل تھا۔

تو حید کی بنیاد پر جوفکر کی انقلاب آیا اس کے بہت سے نتائج میں سے ایک منتیجہ یہ تھا کہ انسان عالم فطرت کو اس نظر سے دیکھنے لگا کہ وہ بے بس مخلوق ہے اور انسان کو یہ جن حاصل ہے کہ وہ اس کو جانے اور اس کو اپنے کام میں لائے ، اس ذہن کا آغاز امو کی دور (۵۰۰ – ۱۲۲ء) میں دمشق میں ہوا، قدیم یونانی حکماء کے یہاں کیمیا چاند کی سے سونا بنانے کے خبط کانام تھا، خالد بن بزید بن معاویہ غالبًا پہل شخص ہیں جنہوں نے کیمیا کو ایک طبیعی علم کی حیثیت سے ترقی دینے کی کوشش کی ، عباسی خلافت کے زمانہ میں اس شعبہ علم نے بغداد میں مزید فروغ پایا، اور اس پین اور سلی تک پھیلتا چلا گیا، اس زمانہ میں اس شعبہ علم نے بغداد میں مزید فروغ پایا، اور اسپین اور سلی تک پھیلتا چلا گیا، اس زمانہ میں اس شعبہ علم نے بغداد میں مزید فروغ پایا، اور اسپین اور سلی تک پھیلتا چلا گیا، اس زمانہ میں مسلمان علمی اور تدنی ترق میں دنیا کی تمام قوموں سے آگے بڑھے ہوئے تھے، تاریخ کے اس دور کو یورپ کے موز خین تاریک دور ( Dark Ages) کہتے ہیں، مگروہ صرف یورپ کے لئے تاریک تھا نہ کہ مسلم دنیا تاریک دور لڑی کہ انسا سئیکلو پیڈیا کا مقالہ نگار<sup>2</sup> ڈو ارک ایجز'' کے عنوان کے توں کھتا ہے ۔ The term dark 'ages' cannot applied to the splendid Arab culture which spread over North Africa and into Spain.

تاریک دورکی اصطلاح شان دارعرب کلچریر چسیان نہیں ہوتی جواس زمانہ میں شالی افریقہ اور اسپین میں چھیلا ہوا تھا۔ شرک س طرح سائنسی تحقیق میں رکاوٹ تھا،،اس کی وضاحت کے لئے یہاں ایک مثال فل کریں گے۔

قد یم بیونان میں زمین اور سورج کی گردش کے بارے میں دونظر نے پیش کئے تھے، ایک تھا ارسٹار کس نظر بید جس میں زمین کو سورج کے گرد گھومتا ہوا فرض کیا گیا تھا، دوسرا ٹالمی کا نظر بید جس کے مطابق سورج زمین کے گرد گھوم رہاتھا، پہلے نظر بید کے مطابق زمین بظاہر گول تھی اور دوسر نظر بید میں چیچی - قسطنطین ( ۲۳۷ – ۲۷۲ء) کے مسیحیت قبول کرنے کے بعد مسیحیوں کو یورپ میں غلبہ ہوا تو انہوں نے ٹالمی کے نظر بید کی سر پر تی کی اور دوسر نظر بید کو مرد دو بادیا، اس کی دوجہ بیتھی کہ مسیحیت نے حضرت میں علیہ السلام کو خدا فرض کرلیا تھا، اس عقیدہ کے مطابق زمین کو میہ تقدی حاصل تھا کہ وہ ( نعوذ باللہ ) خداوند کی جنم بھومی ہے، اور جو کرہ خداوند کی جنم بھومی ہو وہ کسی دوسر نے کرہ کا تابع کس طرح ہو سکتا تھا، زمین کو اس طرح مقد س خداوند کی جنم بھومی ہو وہ کسی دوسر نے کرہ کا تابع کس طرح ہو سکتا تھا، زمین کو اس طرح مقد س خداوند کی جنم بھومی ہو وہ کسی دوسر نے کرہ کا تابع کس طرح ہو سکتا تھا، زمین کو اس طرح مقد س خداوند کی جنم بھومی ہو وہ کسی دوسر نے کرہ کا تابع کس طرح ہو سکتا تھا، زمین کو اس طرح مقد س

مامون رشید کی سائنسی اکیڈمی (بیت الحکمت)

عباسی خلیفہ المامون ( ۸۳۳۷-۸۹۷ء) کے زمانہ میں بیت الحکمت قائم ہوااور حکومت کے خصوصی تعاون کے تحت مختلف علوم کے ترجے عربی زبان میں کئے گئے ،مسلمانوں نے جب اعتقادی پیچد گی سے آزاد ہوکر دونوں نظریات کو جانچا تو ان کو پہلانظر بیر حقیقت {97}

سے قریب تر نظر آیا، خلیفہ المامون جو خود بھی بہت بڑا عالم تھا، اس نے اس مسئلہ کی اہمیت کو محسوس کیا،اس نے ہیئت وجغرافیہ کے عالموں کو حکم دیا کہ وہ زمین کو گول فرض کرتے ہوئے اس کا محیط (Circumference) معلوم کریں اوراس کے لئے کسی تھلے میدان میں ایک زمینی درجہ (Terrestrial Degree) کی لمبائی کی پہائش کریں اور اس کے بعد اس سے زمین کی یوری گولائی کااندازہ کریں ، اس زمانہ میں مسلمانوں کے پاس آلات حساب کے نام سے صرف زاوید ناینے کاسا دہ (Quadrant) آلہ اصطرلاب، دھوپ گھڑی اور معمولی گلوب بتھے، اس قسم کی چند چیز وں کے ذیر بعدانہوں نے اپنی جد دجہد شروع کر دی۔ اس مقصد کے لئے سنجا (Palmyra) کا دسیع ہموار میدان منتخب کیا گیا، ایک مقام یر قطب شالی کی بلندی کے ساتھ زاویہ قائم کر کے شال کی جانب جریب سے ناپنا شروع کیا 562/3 میل شال کی جانب جانے سے قطب شالی کی بلندی کے زاویہ میں ایک درجہ کی لمبائی بڑھ گئی،اس سے معلوم ہو گیا کہ جب ایک درجہ کی مسافت سطح زمین پر 562 میل ہے تو زمین کاکل محیط (Circumference) ۲۰ ہزارمیل سے زیادہ ہونا جا ہے ، کیوں کہ ہر نقطہ پر تمام زاویوں کا مجموعہ ۲۰۳۰ درجہ ہوتا ہے، اور ۲۰۳۰ کو 562% میں ضرب دینے سے ۲۰٬۴۰۱ میل کا فاصلہ برآ مدہوتا ہے، دوبارہ یہی تجربہ دریائے فرات کے شال میں صحرائے کوفیہ میں کیا گیا اور دوباره و ہی نتیجہ نکلا ، پیر پہائش حیرت انگیز طور پر قریب بہ صحت تھی ، کیوں کہ موجود ہ زمانہ میں صحیح ترین پہائش کے مطابق زمین کا محیط خط استواء پر ۲۵ ہزار میل ہے، قرون وسطی میں مسلمانوں کی سائنسی ترقی کی تفصیلات پروفیسرفلی ہٹی کی کتاب تاریخ عرب ( History of the Arabs) میں پردیکھی جاسکتی ہے۔ سائنس کی مسلم د نیا سے علیجد گی علم کے مختلف میدانوں میں بہتر قیاں جاری تھیں کہ باہمی اختلافات کے نتیجہ میں

{98}

خلافت کا نظام ٹوٹ گیا اور اسلام کا جھنڈا عثانی ترکوں (۱۹۲۲–۱۵۷) نے سنجالا ،اس طرح سولہویں صدی عیسوی میں اسلام کی سیاسی نمائندگی کا مرکز عرب سے نگل کرتر کی کی طرف منتقل ہو گیا، یہاں سے تاریخ میں ایک انقلاب آیا، جس نے واقعات کے رخ کو بالکل دوسری طرف موڑ دیا۔

تاریخ کا بی عجیب المیہ ہے کہ ایک شخص جو کسی پہلو سے مفید خدمت انجام دیتا ہے، وہی کسی دوسرے پہلو سے بہت بڑی مصیبت کا سبب بن جاتا ہے، اس کی ایک واضح مثال اموی خلیفہ سلیمان بن عبدالملک کی ہے، اس کو بی شرف حاصل ہے کہ اس نے خلفاء را شدین کی فہرست میں پانچویں خلیفہ را شد (عمر بن عبدالعزیز) کا اضافہ کیا، مگر مؤرخ اس خلیفہ کے تذکرہ میں اس ہیبت ناک غلطی کو بھی لکھتا ہے کہ اس نے اپنے زمانہ کے انہ انہ موجہ کی (محمد بن قاسم جیسے ) سرداروں کو ختم کرادیا، جس کا نقصان سیہ ہوا کہ ایشیا اور افریقہ میں اسلام کی بر ھتی ہوئی پیش قد می اچا نگ سے ہو کر رہ گئی۔

یہی صورت عثانی ترکوں کے ساتھ پیش آئی ،تر کوں نے عین اس وقت اسلام کا جھنڈ ا سنجال لیا ، جب کہ کمز ور ہاتھوں میں پہنچ کر اس کے گرنے کا اندیشہ پیدا ہو گیا تھا، وہ کئی سوسال تک یورپ کی مسیحی طاقتوں کے مقابلہ میں اسلام کی دیوار بنے رہے، اس اعتبار سے ان کی خدمات نا قابل فراموش ہیں ، مگراہی کے ساتھ یہی ترک ہیں جو اس حاد شکا باعث بنے کہ مسلم دنیا میں ہونے والی سائنسی تحقیقات رک جائیں اور ان کا مرکز یورپ کی طرف چلا جائے۔

ترک انتہائی بہادراور حوصلہ مند تھے، مگران کی کمزوری بیتھی کہ علمی تحقیق کے کام کی اہمیت نہ صرف بیر کہ وہ ہمجھ ہیں سکتے تھے؛ بلکہ وہ اس کواپنے لئے ایک سیاسی خطرہ خیال کرتے {99}

تھے،ان کا خیال تھا کہ کم کے بڑھنے سے رعایا میں ان کے ق میں وفا داری کم ہوجائے گی اور ان کو قابو میں رکھنا نسبۃً زیادہ مشکل ہوجائے گا ، یہی وجہ ہے کہانہوں نے علمی کام کے ساتھ سخت غیررواداری کا ثبوت دیا، جب مسلم سیاست کا مرکز بدلانو وہ لوگ جو بغداداور دوسرے مراکز میں سائنس کی تحقیق کا کام کررہے تھے، وہنتقل ہوکرترک دارالسلطنت قسطنطنیہ میں جمع ہو گئے،عباسی خلفاءان لوگوں کی بے حد قدر دانی کرتے تھے،انہوں نے ان کے اوپر درہم ودینار کی بارش کررکھی تھی ،مگر ترک ان کواینے لئے خطرہ سمجھ کران سے نفرت کرنے گے، انہوں نے ان کی اس قدر حوصلہ شکنی کی کہ ترک حکومت میں ان کواینامستنقبل تاریک نظر آئے لگا، چنانچہ بیلوگ ترکی حچوڑ کر اٹلی اورفرانس جانا شروع ہو گئے، سائنسی تحقیق کا کام مسلم د نیا۔۔۔نکل کرمغربی دینا میں منتقل ہو گیا ،تر کوں نے علم اوراہل علم کی جس طرح حوصلہ شکنی کی اس كى دردناك تفصيل محد كردعلى شامى كى كتاب الحضارة العربيه ، ميں ديکھى جاسكتى ہے۔ مغربی دنیا میں سائنس دانوں کی زبردست یذ پرائی ہوئی ، صلیبی جنگوں (۱۷۲۱-۹۵ • ۱ء) میں مسلمانوں کے مقابلہ میں بوری قوموں کوشکست اس لئے ہوئی تھی کہ مسلمان علم وفن میں ان سے بڑھے ہوئے تھے، ان جنگوں میں ابتداءً رومی فوجوں نے یونانی آگ (Greek Fire)استعال کی،جس سے مسلمانوں کونقصان اٹھانا بڑا، 'یونانی آگ' ایک قشم کی يجكارى تقى، جس ميں آتش گير كيميائى مركب بھر دشمن كى طرف يجينكا جاتا تھا، مسلم سائنس دانوں نے اس کے مقابلہ میں ایک اور چیز ایجاد کی ، اس میں روغن نفط (معدنی تیل) استعال ہوتا تھا،اس کی مارزیادہ دورتک تھی اوراس کا نقصان بھی یونانی آگ سے بہت بڑھا يواقها\_

یورپ کے مسیحی قدرتی طور پرمسلمانوں کے مقابلہ میں اپنی علمی پس ماندگی کودورکر نے

# {100}

کے لئے بیتاب تھے، اب جو مسلم دنیا کے اہل علم ان کے یہاں پہنچے تو انہوں نے ان کے ساتھ زبر دست تعاون کیا، یورپ میں علمی تحقیق کا وہ کام دگنی شدت کے ساتھ ہونے لگا جو اس سے پہلے مسلم دنیا میں ہور ہاتھا، سولہویں صدی عیسوی سے لے کر انیسویں صدی تک تقر یباً تین سوسالہ مل کے نتیجہ میں یورپ میں وہ انقلاب آیا جس کو سائنسی اور منعتی انقلاب تقر یباً تین سوسالہ مل کے نتیجہ میں یورپ میں مسلمانوں کے حصہ کے بارے میں مزید تفصیل بر یفالٹ کی تعالیٰ کہ تو ان کے ساتھ ہونے لگا جو تقر یباً تین سوسالہ مل کے نتیجہ میں یورپ میں مہی خواہویں صدی عیسوی سے لے کر انیسویں صدی تک تقر یباً تین سوسالہ مل کے نتیجہ میں یورپ میں وہ انقلاب آیا جس کو سائنسی اور منعتی انقلاب تقال بر ایا جس کو سائنسی اور منعتی انقلاب کہا جا تا ہے، مغرب کی سائنسی ترقی میں مسلمانوں کے حصہ کے بارے میں مزید تفصیل بر یفالٹ کی کتاب تعمیر انسانیت (Making Of Humanity) میں دیکھی جاسکتی ہے۔ سائنسی ترقی مسلم دنیا سے مغرب کی طرف سلم دنیا سے مغرب کی طرف

سولہویں صدی عیسوی میں ایک نیا انقلاب آیا،مسلمانوں کے اختلاف کی وجہ سے ایک طرف بغداد کی عباسی خلافت ٹوٹ گئی اور دوسری طرف اسی باہمی اختلاف کے نتیجہ میں اسپین کامسلم اقتدارختم ہوگیا، اس کے بعد مسلم دنیا میں کوئی ادارہ ان لوگوں کی سر پرستی کرنے والانہ رہا، جوعلمی وفکری تحقیق کا کام کررہے تھے، چنانچہ علماء اور مفکرین کی بڑی تعداد دهیرے دهیرے اٹلی اورفرانس کی طرف منتقل ہوگئی ،مخصوص اسباب کی بناء پر یورپ میں ان لوگوں کو بہت پذیر ان ملی، انقلابی عمل جواس سے پہلے سلم دنیا میں ہور ہاتھا، وہ یورپ کی د نیا میں ہونے لگا، تاہم یورپ پہنچ کراس کے اندرا یک تبدیلی آگئی ،مسلم د نیا میں بیکام اسلام کے زیرِاثر ہور ماتھا، یورپ کواسلام سے دل چیپی نہ تھی،اس نے اس کواسلام سے جدا کر کے خالص علمی حیثیت سے فروغ دینا شروع کیا ، اگر چہ مسلم علوم اور عربی زبان کی اس منتقلی کااثر یورپ کے سیحی عقائد پر بھی پڑا، حتی کہ مارٹن لوتھر (۲۴۹۱–۱۴۸۳) براہ راست طور پر پورپ کے او پر اسلامی اثرات کی پیداوارتھا، تاہم علمی وفکری تحریک کاارتقاء پورپ میں آ زاد سیکولر شعبہ کے طور پر ہوانہ کہ مذہب کے ایک ذیلی شعبہ کے طور پر ،جدید مغرب

## {101}

کاسائنسی اور جمہوری انقلاب تمام تر اسلامی انقلاب کی دین ہے، البنۃ مغرب نے اس کو مذہب سے جدا کر کے سیکولرشکل دے دی ہے۔ شاہ فر انس لوکس نہم کا وصیت نامہ

شاہ فرانس لوئس نہم ( • ١٢٧ء ) جس کو مصر میں گرفتاری کے بعد نیونس پر حملہ میں ناکا می ہوئی ،اس نے مرتے وفت وصیت نامہ کھا کہ ہم عرصہ دراز سے مسلما نوں کو مغلوب کرنے کی کوشش میں مصروف ہیں ،صلیبی جنگوں کانشلسل زمانہ سے جاری ہے، کیکن ہم غالب نہیں آسکے ، اس کی وجہ بیہ ہے کہ حملہ کے وفت مسلمانوں میں ایسا جذبہ پیدا ہوجا تا ہے ؟ جس کا مقابلہ مشکل ہے، اس جذبہ کورو کنے کے لئے اب دوسرے وسائل اختیار کرنے چاہئے ،اور

یہ وصیت نامہ پیرس میں آج بھی موجود ہے، جس میں چارنکاتی پروگرام پیش کیا گیا ہے: (۱) مسلمان قائدین کے درمیان تفرقہ ڈالنا اور پھر جہاں تک ممکن ہوان ظر وں کو بھی چھوٹی چھوٹی ٹھڑیوں میں اس طرح بانٹنا کہ ان کی قوت بکھر جائے۔(۲) اسلامی ملکوں میں حکومت کا نظام ابتر کرنا اور اس کے لئے رشوت ستانی ، فساد اور بے حیائی کو اس طرح عام کردینا کہ چول اپنی جگہ سے ہٹ جائے۔(۳) کسی ایسی جماعت یا تشکر کو ہر گر منظم نہ ہونے لئے ہر طرح کی قربانی دینے کے لئے تیار ہو۔(۳) کسی ایسی جماعت یا تشکر کو ہر گر منظم نہ ہونے فزہ سے ایک رشال میں انطا کہ ہی کہ واور اپنے ملک ووطن کے دی کو تک چھر جائے در یا کہ موں کہ وہ یورپ تک پنچ جائے در ۳) ایسے ہور پین ایم پائر کا قیام جو جنوب میں مزہ سے ایک رشال میں انطا کہ ہتک چلا گیا ہوا ور پھر مشرق میں اس کی سرحدیں اس قدر وسیع موں کہ وہ یورپ تک پنچ جائے ۔(الغز والفکری ۲۰–۲۰، مؤلف ڈاکٹر اساعیل علی تھر) اور رو ج {102}

ہیکن (Roger Bacon - ۱۲۹۴) نے یوپ سے مل کران سے اسلامی علوم حاصل کرنے کی اجازت جاہی ، یوپ کواس میں تر ددتھا،مگر جب اس کو بیہ بتایا گیا کہ اس کا مقصد عیسائیت کی خدمت ہےاوراس کے ذریعہ مسلمانوں کے ذہنوں کو متأثر کرنے میں مدد ملے گی اوران پرغلبہ حاصل کیا جا سکے گاتو یوپ نے بڑی قترح ورد کے بعداس کی اجازت دے دی، اس سے قبل خفیہ طور یورپ کے لوگ اندلس میں تعلیم حاصل کرتے تھے، بعض اسلامی کتابوں کے ترجی بھی ہوئے تھے، یوپ کی اجازت کے بعد بیرکام وسعت کے ساتھ شروع ہوا، اگر چه بعد میں چرچ ان کا مخالف ہو گیا۔ ۲اساء میں روجر بیکن اور ریمن لل کے مشورہ سے پوپ نے اسلامی علوم کی تعلیم کا حکم صا در کیا اور یورپ کے متعدد تعلیمی اداروں میں اسلامی علوم کی تعلیم شروع ہوئی۔ سائنسی نظریات میں عیسائیت اور اسلام کے درمیان فرق سائنسی تحقیق کا کام جب مسلم اسپین سے نکل کراٹلی ،فرانس اور برطانیہ میں پہنچا اور وہاں اس کے لئے کام ہونے لگا تو جلد ہی ایک تیسرافریق اس کی راہ میں رکا دٹ بن گیا جو اس سے پہلے نہیں ہوا تھا، بہ سیحی چرچ تھا،مسیحیت جب فلسطین اور شام سے نکل کر پورپ میں داخل ہوئی تو اس کا سابقہ ارسطو کے افکار سے پیش آیا، چرچ نے اس کا مقابلہ کرنے کے بجائے خودابیخ علم کلام کوارسطو کے منطقی نظام پر ڈھال دیا جتی کے چند سوسال گذرنے کے بعدوہ ان کے پہاں مقدس بن گیا ، بعد کو جب سائنسی تحقیقات نے بتایا کہ ارسطو کے افکار محض قیاسی اور بے بنیاد تھے،ان کا حقیقت واقعہ سے کوئی تعلق نہیں ، تو چرچ نے محسوس کیا کہ اگریپہ نظر بیہ رائج ہوا تو اس کا عقائد کا نظام مشتبہ ہو جائے گا ، اس نے اپنی غلطی کو ماننے کے بجائے طاقت کواستعال کرنے کا فیصلہ کیا،اس زمانہ میں مسیحی چرچ کو یورپ میں زبر دست

{103}

اقتد ارحاصل تھا، چنانچہاس نے بزورجد ید سائنس کودیا نا شروع کیا، تاہم بھیا نک مظالم کے باوجود چرچ کواس میں کا میابی نہ ہو تکی۔

پندر هویں صدی عیسوی سے پہلے کے زمانہ میں سائنس کا ارتقاء مسلم دنیا میں ہوا، اس وقت اسپین اور دوسر ے مسلم علاقے سائنسی تحقیقات کا مرکز تھے، اس زمانہ میں سائنس اور مذہب کے درمیان کوئی ٹکر اؤ پیش نہیں آیا، کیوں کہ سیچ مذہب اور سیچ علم میں کوئی ٹکر اؤ نہیں ہے، جس خدانے دین کی وحی کی ہے، اسی نے اس کا ئنات کو بنایا ہے، جس کی تحقیق سائنس کرتی ہے، پھر وحی اورعلم میں ٹکر اؤ کیوں کر ہوسکتا ہے! ؟ مگر بعد کے مرحلہ میں سائنس کا ارتقاء یورپ میں ہوا، یہاں مذہب کی نمائندگی کرنے کے لئے مسیحیت تھی جو تح یفات اور الحا قات کی بناء پر اپنی اصل ابتدائی شکل کھو چکی تھی ، اسلام اور سائنس کے در میان ٹکر اؤ نہ ہونا اور مسیحیت اور سائنس کے در میان ز بر دست ٹکر اؤ ہو جانا ، دونوں دینوں کے در میان اس فرق کا براہ راست نتیجہ ہے۔

ارسطو کا مرکزیت زمین کانظرید (Geocentric Theory) عیسائیوں میں بہت مقبول ہوا، اس نظرید میں زمین کو بنیادی اہمیت حاصل ہور، ی تھی اور چوں کہ انہوں نے حضرت میں کوخدا کا مقام دے رکھا تھا، اس لئے انہیں یہ بات زیادہ صحیح نظر آئی کہ وہ ی کرہ نظام سمسی کا مرکز بنے جہاں (نعوذ باللہ تعالی) خداوند میں پیدا ہوئے ہوں، کو پزیکس (سام 10 میں کا مرکز بنے جہاں (نعوذ باللہ تعالی) خداوند میں پیدا ہوئے ہوں، کو پزیکس پیش کیا تو یورپ میں عیسائی پیشواؤں کو اقتد ار حاصل تھا، انہوں نے اپنے عقیدہ کے تحفظ کے لئے کو پزیکس کی زبان بند کردی، خداوند کی جنم بحومی کو تائع (Satellite) قرار دینا ایک ایسا جرم تھا، جس کو میں یہ برداشت نہیں کر سکتی تھی۔

# {104}

مگر بید مسئلہ بگڑی ہوئی مسیحیت کا تھا نہ کہ حقیقی معنوں میں خدائی مذہب کا، چنا نچہ مسلمان جواس اعتقادی پیچید گی میں مبتلا نہ تھے کہ پیغ برکوخد استحصے لگیں ، انہوں نے مرکزیت آفذاب کے نظر بیدوزیادہ معقول پا کر اس کو قبول کر لیا ، ان کے یہاں بید سوال نہیں اٹھا کہ شمسی مرکزیت کا نظر بید نہیں تعلیمات سے نگر اتا ہے۔ پروفیسر برنس نے لکھا ہے: مسلمان فلکیات ، ریاضی ، طبیعیات ، کیمیا اور طب میں نہا بیت با کمال عالم تھے، ارسطو کے احتر ام کے باو جود انہوں نے اس میں اور سورج اس کے ارد گرد گھوم رہا ہے، انہوں نے اس امکان کو تسلیم کیا کہ زمین اپنے خور پر گھوتی ہوئی سورج کے گرد گردش کردہی

Edward Mc Nall Burns, Western Civilizations, W.W. Narton & Company inc. ) (NY, P. 264)

تیونانی فلسفہ کی عیسائیت (انجیل) میں آمیزش مسیحیت جب شام اور فلسطین سے نکل کر یورپ میں داخل ہوئی تو وہاں یونانی نظریات کاغلبہ تھا، سیحی علماء نے یہاں تبلیغی مصلحت کی خاطر وہ عمل کیا، جس کو قر آن میں مضابا ق (التوبہ: ۲۰۰۰) کہا گیا ہے، انہوں نے مسیحیت کولوگوں کے لئے قابل قبول بنانے کے لئے اس کو مروجہ افکار کے مطابق ڈھالنا شروع کیا، اس زمانہ میں زیوں (Zeus) یونا نیوں کاسب سے بڑا دیوتا تھا، جس کو وہ خدا کا اکلوتا بیٹا سمجھتے تھے، اس کی نقل کرتے ہوئے وہ بھی حضرت میں تر مانہ کے جغرافی اور طبیعی نظریات کو بھی انہوں نے کتاب مقدس کی تفسیر کے طور پر لیا اور اس کو اپنی مذہبی کتا بوں

### {105}

میں اس طرح درج کرلیا جیسے کہ وہ آسمان سے اترے ہوں۔ مسیحیوں کی خوش قسمتی سے اسی زمانہ میں رومی با دشاہ قسطنطین نے مسیحیت قبول کر لی، وہ ۲۰۰۱ء سے لے کر ۲۰۳۷ء تک عظیم سلطنت کا شہنشاہ رہا، اس نے اپنے شاہی اثر ات کے تحت تمام یورپ میں مسیحیت پھیلا دی، یہ لوگ جنہوں نے مسیحیت قبول کی انہوں نے کسی ذہنی اورفکری انقلاب کے ذریعہ مسیحیت قبول نہیں کی تھی؛ بلکہ صرف حکومت کے زور پر قبول کی تھی، ان کا حقیقی ذہن اب بھی وہی رہا جو پہلے تھا، چنا نچرانہوں نے مسیحیت کو اپنے سابقہ خیالات کے مطابق ڈھالنا شروع کیا، اس طرح بالاً خرنوبت یہاں تک پنچی کہ مسیحیت کو نام سے ایک ایسا مذہب وجود میں آیا جس کا حضرت میں علیہ السلام کی انجیل سے بہت کم تعلق تھا، یہ گویا رومی اور یونانی مذہب تھا، جس کو مسیحیت کا نام دے کر اختیار کرلیا گیا، اڈ دلف ہار مک نے صحیح کاھا ہے کہ چوتھی صدی تک انجیل یونانی فلسفہ کے رنگ میں رنگ چکی تھی:

By the fourth century the living gospel had been masked in Greek phelosophy.

مذہب میں جب کوئی چیز عرصہ تک جاری رہے تو وہ مقدس بن جاتی ہے، چنانچہ یہ بدلی ہوئی مسحیت چند سوسال کے بعد مقدس بن گئی ، جو چیز ابتداءً مصلحت کے تحت اختیار کی گئی تھی وہ مسحیت کا حقیقی حصلہ تبھی جانے لگی ، حتی کہ یونا نیوں کے بے اصل علوم مسجی علوم کہے جانے لگے، مثلاً مسجی جغرافیہ (Topography Christian) وغیرہ۔ عیسا رئیت اور سائنسدا نوں میں نظر یاتی طکر او مسلمانوں نے زوال کے بعد جب یورپ میں جدید تحقیق کا کا م شروع ہوا، تو ''مسجی علوم' کی غلطی واضح ہونے لگی ، جدید علاء نے فلکیات ، جغرافیہ اور طبیعیات سے متعلق اپنی تحقیقات شائع کمیں تو مذہبی حلقوں میں تصلبانی چی گئی ، سیجی چرچ نے اولاً ان علاء کی بے دینے کے بی کے فتو نے دیئے، جب اس سے لوگوں کی زبانیں بند نہیں ہو کیں تو پوپ کے کم خاص سے اختساب {106}

کی عدالت (Inquisition) قائم ہوئی ،اندازہ ہے کہ تقریباً تین لاکھ آدمیوں کو مسیحی اختساب کی عدالت میں کھڑا ہونا پڑا،ان کو سخت سزائیں دی گئیں،تقریباً 💵 رہزاراً دمیوں کو زنده جلایا گیا،ان سزایافتگاں میں گلیلیو اور برونو (Brunoe) جیسے لوگ بھی شامل تھے۔ اس کے نتیجہ میں چرچ اور سائنس کے درمیان جنگ شروع ہوئی جو بالآخرعلم اور مذہب کی جنگ بن گئی،مفروضہ مقدس عقائد پر بے جااصرار کا نتیجہ بیہ ہوا کہ لوگوں میں بیہ خیال عام ہو گیا کہ علم اور مذہب دونوں ایک دوسرے کی ضد ہیں،ایک کی ترقی دوسرے کے لئے موت کا حکم رکھتی ہے، قرآن کریم کے مطابق علم اللہ تعالی سے قریب کرنے والی چیز ہے(فاطر: ۲۸) مگرمسچی تحریفات کا نتیجہ بیہ ہوا کہ کم لوگوں کواللہ تعالی سے دورکرنے والابن گیا۔ علم اور مذہب کا بیدتصادم تقریباً دوسو برس تک جاری رہا، بیہاں تک کہ ۱۸۵۹ء میں چالس ڈارون نے اپنی کتاب (Origin of Species) شائع کی، چرچ نے اس کی زبر دست مخالفت کی، مگراب چرچ کا زور گھٹ چکاتھا، بالآخردونوں کے درمیان (Secularism) کی صورت میں سمجھو تہ ہو گیا، مذہب اورعلم کے دائر ہے ایک دوسرے سے الگ کر دیئے گئے، مذہب کوشخصی دائرہ کی چیز قراردے کر بقیہ تمام شعبوں میں انسان کے لئے آ زادی کاحق تسلیم کرلیا گیا کہ وہ جو جا ہے کرےاورجس طرح جا ہےا پنی تحقیق چلائے۔ عيسائئت اورسائنسدانوں ميں متمجھوتة (مذہب کی حیثیت ایک رسمی ضمیمہ ) تا ہم بیولیجد گی محض علم اور مذہب کی علیجد گی نہ تھی ، بلکہ پیرزندگی اور مذہب کی علیجد گی تھی، چرچ نے بیہیں کیا کہ جن غیر آسانی افکار دخیالات کواس نے اپنے مٰد ہب میں شامل کیا تھا،ان کودہ اپنے مذہب سے خارج کردے،ان کی ساری نامعقولیت کے باوجود وہ ان کو اپنے مذہب کا جزء بنائے رہا،ایسی حالت میں مٰرہب کوشخصی دائر ہ میں جگہ ملنا بھی ناممکن تھا، {107}

کیوں کہ آ دمی ایک سوچنے شبچھنے والی مخلوق ہے، جس چیز کی معنوبیت آ دمی کے او پر واضح نہ ہو اس کو وہ شخصی طور پر بھی اپنی زندگی کا جزء نہیں بنا سکتا ، اس تقسیم کالا زمی نتیجہ یہ ہونا تھا کہ مذہب زندگی کاصرف ایک رسمی ضمیمہ بن جائے ، وہ کسی کی زندگی میں حقیقی طور پر شامل نہ ہو سکے۔

قر آن مجید میں ارشاد ہے کہ خدانے کسی آ دمی کے سینے میں دودل نہیں بنائے (الاحزاب: ۲) یعنی بیانسانی فطرت کے خلاف ہے کہ دوغیر ہم آ ہنگ فکر یکسال قوت کے ساتھ ایک آ دمی کے ذہن میں جمع ہوں ، جو چیز علمی اور فکری معیار پر پوری ندا ترے وہ کسی شخص کی زندگی کا ایک غیر مؤثر ضمیمہ تو بن سکتی ہے ، مگر وہ ایک زندہ عضر کی حیثیت سے کبھی اس کی زندگی میں جگہ نہیں پاسکتی ، مذہب کو شخصی طور پر باقی رکھنے کے لئے بھی اس کا مطابق عقل ہونا ضروری ہے ، جو مذہب عقل کے مطابق نہ ہو وہ شخصی سطح پر بھی اپنے وجود کو باقی رکھنے میں

عصرحاضر کے سائنسدانوں کی غلطی (خدابیزاری)

دور حاضر کا مغربی سائنس دان کا ئنات کواس کے خالق کی صفات کے علم کے بغیر ایپنے مشاہدات کے بل بوتے پر سمجھنا چاہتا ہے اورا پنی تحقیقات کے دوران میں اس بات سے قطع نظر کرتا ہے کہ اس کا کوئی خالق ہے، اور اس کی صفات خالقیت ور بو بیت ہر چیز کی ماہیت کو عین کرتی ہیں، وہ نہیں سمجھتا کہ خدا کی صفات کو کا ئنات سے الگ کرنے کے بعد اس کا سچا سائنسی مشاہدہ اور مطالعہ ممکن نہیں، وہ نہیں جانتا کہ کپڑے کا جو تعلق کپڑے کے تاراور پودے سے ہے وہی کا ئنات کا تعلق خدا کی صفات سے ہے۔

آج بدشمتی سے اس کامسلمان نقال بھی ایسا ہی کررہا ہے ، اس کو بھی اپنے مغربی استاذ کی راہ نمائی میں مظاہر قدرت (جوسائنسداں کے مشاہدہ اور مطالعہ کا موضوع ہیں) کے اندر خدا کا نشان نہیں ملتا، حالانکہ اسے بتایا گیاتھا کہ مظاہر قدرت کے اندرخدا کی صفات خا لقیت ، ربو بیت ، کارسازی، حکمت اور قدرت سائی ہوئی ہیں ۔ اورا گر مظاہر قدرت کی کوئی

### {108}

حيثيت ہے تو يہی ہے کہ وہ آيات اللہ ہيں، ان کی ابتداءاور انتہاء خداہے اور ان کا ظاہر اور باطن خداہے۔ (ہو الاول و الآخر و البطاہ و والباطن يعنی خداہی اس کا ئنات کی ابتداءوا نتہاءاور ظاہر وباطن ہے )

خدابیزاری،ی موجودہ تمام مصائب کی دجہ

عیسائی مغرب کا خدا کے عقیدہ کو سائنس سے خارج کردینا عالم انسانیت کا ایک نہایت ہی اہم المناک حادثہ ہے، جو بظاہر نہایت ہی خاموش ، پرامن اور بےضرر تھا ،کیکن نوع انسانی کی بے شارقدیم وجد ید صیبتیں ، بدبختیاں اور بتا ہیاں ایسی ہیں کہ اگران کے اسباب کا تجزید کیا جائے توان کا آخری اور بنیا دی سبب یہی حادثہ نکلتا ہے،اسی وجہ سے نوع انسانی ٹکڑوں میں بٹ گئی ہےاور ہڑ ٹکڑ ہے نے اپنانسلی ،لسانی ، ثقافتی اور جغرافیا ئی بت پو جنے کے لئے کھڑا کرلیا ہے،اسی دجہ سے قوموں کی زندگی باہمی رقابتوں اور مسابقتوں کا اکھاڑہ بنی ہوئی ہے،اسی کی وجہ سےاستعاریر ستی اوران کی ملحقہ برائیاں انسانوں پرمسلط ہوتی رہی ہیں، اسی کی وجہ سے انسانیت دوہولنا ک عالمگیرجنگوں کی بتاہ کاریوں کا سامنا کرچکی ہے اور تیسری عالمگیر جنگ کے خطرے سے دوجا رہے، اسی کی وجہ سے اشترا کیت کا خوفنا ک فتنہ کھڑا ہوا تھا، اسی کی وجہ سے دنیا بھر میں جنسی بے راہ روی ، اخلاقی گراوٹ اورنو جوان لڑکوں اورلڑ کیوں کی جرم پسندی این انتہا کو پنچ چک ہے، اسی کی وجہ سے دنیا بھر کے ملکوں میں خودکشی کرنے والوں اور د ماغی ہیپتالوں میں داخل ہونے والوں کی تعدادروز افزوں ترقی پر ہے، اسی نے علم کی تقدیس کوختم کر کے اسے محض مادی منفعت طلبی کا ایک آلہ بنادیا ہے، اسی کی وجہ سے طالب علموں کے دلوں سے بروفیسروںاوراستادوں کااحتر ام رخصت ہوگیا ہےاورتعلیمی اداروں کے ضبط اورنظم کا سلسلہ ٹوٹ کررہ گیا ہے،اسی کی وجہ سے مادی اور حیا تیاتی سائنس کی ترقی کی

رفتارمتواتر ست ہوتی گئی ہےاورنفسیاتی اورانسانی سائنسوں کی ترقی مدت سےرکی پڑی ہے، اوراسی دجہ سے مذاہب کے درمیان کی خلیجیں سمٹنے کے بجائے اوروسیع ہوتی جارہی ہیں۔

مغربي تهذيب كاطوفان اوراس كامقابله

مغربی تہذیب کا طوفان اوراس کا مقابلہ دنیا کے عروج وزوال کی تاریخ یہ بتاتی ہے کہ جن قوموں نے ترقی کی؛ ان کی فکر وتہذیب کی چھاپ دوسری مغلوب قوموں پر پڑی، وہ قومیں اس سے متأثر ہوئے بغیر نہ رہ سکیں، جب تک مسلمان ترقی یافتہ قوم سمجھی جاتی تھی، اس وقت تک دنیا پر اسلامی ثقافت کا اثر قائم رہا اور جب یہ گیند عیسا ئیوں کے پالے میں چلی گئی اوراخیر دور میں یہودی ان کے حلیف بن گئے تو دنیا پر آج اسی تہذیب کا اثر دکھائی دیتا ہے۔ بونانی، رومی تہذیب کی چا ربنیا دی خامیاں

''تہذیب''اور'' ثقافت' بیدونوں الفاظ عام طور پر ایک ساتھ ہونے جاتے ہیں اور اکثر ان کوہم معنی ہی سمجھا جاتا ہے ، لیکن محققین کی رائے میں ثقافت علمی نظریات ، خیالات اور تصورات کا نام ہے جب کہ ان نظریات کے عملی تج بات اور تر قیات کو تہذیب کہتے ہیں ، ثقافت کی تشکیل معاصر فلسفوں ، علمی نظریات اور ذہن کی تخلیقی صلاحیتوں سے ہوتی ہے ، اسی کے تانے بانے سے ہوکر انسان جن مراحل سے گذرتا ہے اور جو تج بات اس کے سامنے آتے ہیں اس کو تہذیب سے تعبیر کرتے ہیں ، عام طور سے اس کے جارعنا صر ترکیبی بیان کئے جاتے ہیں : قضا دی ذرائع ، سیاسی نظم ، اخلاقی اصول اور علوم وفنون کا استحکام ، تہذیب کی تاریخ اس

# {110}

وقت سے شروع ہوتی ہے جب سے زمین پر انسان کوقر اردسکون حاصل ہوا، تہذیب کی کڑیاں مسلسل ایک دوسرے سے جڑی ہوئی ہیں اور ہرز مانہ نے آئندہ آنے والوں کے لئے تہذیب کی تاریخ میں پچھاضا فہ کیا ہے۔ يوناني دردمي تهذيب تہذيب وعلم كى تاريخ ميں يونان كاذكر جلى حرفوں ميں ملتا ہے،علم وفلسفه،ادب و شاعری اور تهذیب وتدن میں اس کو دنیا کی امامت کا درجہ ملاتھا، ساری دنیا پر اس کا سکیہ بیچا ہواتھا، کیکن اس یونانی تہذیب کی بنیاد ہی مادیت برتھی، یورپ کے مؤرخین نے اس کوشلیم کیا ہے،اوران کی دینی کمزوری، مذہبی اعمال ورسوم میں سنجیدگی کی کمی اور کھیلوں اور تفریحات کی کثرت کاذکرکیاہے۔ حضرت مولاناسید ابوالحسن علی ندوی رحمة الله تعالی علیہ نے اس کی جار بنیادی خصوصيات بيان فرمائي بين: (۱) نغیر محسوسات کی بے قعتی اوران میں اشتباہ۔( یہاں تک کہ وہ اللہ تعالٰی کی صفات اوراس کی ذات کا تصور دیوتا وُں کی شکل کے بغیر نہ کر سکے ) (۲) خشوع وخضوع اورروحانيت کی کمی۔ (۳) د نیاوی زندگی کی پرستش اورد نیاوی فوائد ولذائذ کا اہتمام شدید۔ (۳) حب وطن میں افراط وغلو۔ اس کے بعد فرماتے ہیں: · 'اگرہم ان کوایک مفرد لفظ میں ادا کرنا جا ہیں تو اس کے لئے تنہا ''مادیت' کالفظ کافی ہے۔ یونانیوں کے اس طرز فکر نے ان کی معاشرت واخلاق کو بگاڑ کرر کھ دیا ،خواہشات

# {111}

نفس کی پیروی،زندگی سے زیادہ سے زیادہ لطف اندوزی اور بوالہوی کوروشن خیالی اور آ زادی کی علامت شمجھا جانے لگا۔

یونانیوں کے بعدرومیوں نے ان کے نقش قدم پر چلنا نثروع کیا،ان کی تہذیب بھی یونانی تہذیب کا نیاایڈیشن کہی جاسکتی ہے، چوں کہ وہ عسکری قوت ، وسعت مملکت میں یونانیوں سے آگے بڑھ گئے تھے،اس لئے ان کے یہاں طاقت کا احتر ام عبادت اور نقدیس کے درجہ کو پہنچ گیا تھا۔

انہوں نے شروع ہی سے طے کرلیا تھا کہ دیوتاؤں کو سیاست اورحکومت سے دور رکھاجائے ، چند ظاہری رسمیں پوری کر کے وہ آ زاد تھے۔ اسلا**می تہندیب کی خصوصیات** 

گذشتہ اوراق میں بیہ بات گزرچکی ہے کہ تہذیب کی تفکیل چار چیزوں سے ہوتی ہے:اقتصادی ذرائع، سیاسی نظم، اخلاقی قواعد وضوابط اورعلوم وفنون کا انتخام ۔ بعث نبوی (صلی اللہ علیہ وسلم) کے بعد سب سے پہلے گبڑ ہے ہوئے اخلاقی نظام کو سنوارا گیا، اس کے اصول وضوابط متعین کئے، کمز وروں کو ان کا حق دیا گیا،صنف نازک کو اس کا درجہ ملا اورزندگ کی چول جواپنی جگہ سے ہٹ گئ تھی اس کو بٹھایا گیا، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے تم زاد بھائی حضرت جعفر طیا رضی اللہ عنہ نے نیجا شی ( شاہ حبشہ ) کے دربار میں جو تقریر کی وہ انہیں اخلاقی بلند یوں کا مظہرتھی، جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انسانیت کو عطافر ما کہ سی تھیں۔

علوم وفنون کے استحکام وترقی کی شاہ کلیدتو قرآن کریم کی پہلی آیت ہے جس سے وحی کا آغاز ہوتا ہے ، سب سے پہلے اس میں پڑ ھنے ہی کا حکم دیا گیا ہے اور قلم کا تذکرہ کیا گیا ہے، حضورا کرم صلی اللہ علیہ دسلم نے تعلیم وتعلم کی بڑی اہمیت بیان فر مائی ہے ، بدر کے قید یوں کا یہی فد بیہ تعین کیا گیا تھا کہ ان میں جو پڑ ھے لکھے ہوئے ہوں وہ بچوں کو تعلیم دیں ، آپ {112}

صلى الله عليه وسلم <u>ن</u> بعض صحابه كوعبرانى اور دوسرى زبانيں سيھنے كا حكم فرمايا تھا، تمام مذا تهب ميں اسلام <u>ن</u>علم كى اہميت جس طرح اجا گركى ہے اور اس كوطافت بهم پہنچائى ہے دنيا كا كوئى مذہب اس كا عشر عشير بيش كر <u>نے سے قاصر ہے، حضور صلى الله عليه وسلم كے دور ہى سے علم كى</u> ترقى كا سلسله شروع ہوا اور آپ <u>نے علم كے لئے جو بنيا ديں فرا تہم كيں</u> ، بعد ميں اس پر بڑ <u>بر بر محملات اور فلك بوس عمارات تعبير ہوئيں</u>، اور واقعہ ميہ ہے كہ اسلام <u>نے جس</u> امرح دنيا كومل<u>م سے جمرديا اس كى نظير ہو كيں</u>، اور واقعہ ميہ ہے كہ اسلام <u>نے جس</u> امرح دنيا كومل<u>م سے جمرديا اس كى نظير ہے بر حملام كے مائى ہم كيں ، بعد ميں اس اماني ز ہے كہ اس <u>تح</u>ري بنيا دوں پر علم كو آ <u>گر بڑ حمايا اور اس كے ساتھ عظمت رب شامل كى ،</u> المان الذي تاكہ ميں اقر أ (پڑ <u>من</u> ) <u>ك</u> ساتھ باسم ربك. (اپن رب كے نام <u>سے ) كى شرط لكر ہو تا كہ انسان بر مہمار نہ ہوا ورعلم كو استعمال بے جانہ ہو سك</u></u>

جہاں تک سیاسی نظم وضبط کا تعلق ہے تو سیجمی ایک تاریخی حقیقت ہے کہ پہرت مدینہ کے بعد جس اسلامی سلطنت کی بنیاد پڑی ، وہ ایسے مضبوط اصولوں اور طوس بنیا دوں پر قائم ہوئی تھی کہ اس نے دنیا کی بڑی بڑی شہشا ہیوں کو جو اندر سے کھو کھلی ہو چکی تھیں اور ساری انسانی قدریں کھو چکی تھیں ان کو صرف ہلا کر ہی نہیں رکھ دیا بلکہ مٹا کر رکھ دیا اور پھر دوسوسال کے اندراندر اس سلطنت میں ایسی وسعت ہوئی کہ خلیفہ کو قت ہارون رشید نے بادل کے ایک ٹکڑ بے کو دیکھ کر کہا کہ' امطر ی حیث شئت فسیاتی الی خرا جائے ''جہاں چا ہے برس تیرامحصول میرے پاس ہی آ کے گا۔

اسلامی سلطنت کی وسعت کے ساتھ ساتھ اسلام کا اقتصادی نظام بھی مضبوط ہوتا چلا گیا، جس کی اصل بنیاد اسلام کا وہ نظام زکوۃ وصدقات ہے جواقتصادی نظام کے لئے ریڑھ کی ہڑی کی حیثیت رکھتا ہے، ایک وقت ایسا بھی آیا کہ اتن وسیع سلطنت میں جوتقریباً

### {113}

آدهی دنیا پرشتمل تھی مفلوک الحال لوگ شاید ڈھونڈ سے سے بھی نہ ملتے ،امن وامان کا بیحال ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیپیش گوئی حرف بہ حرف پوری ہوئی ،ایک بڑھیا ایک شہر سے دوسر ے شہرتک آ رام سے جاسکتی تھی ،اس کوکوئی روکنے والانہیں تھا۔

شروع ہی سے علوم دینیہ کے ساتھ دوسرے علوم جو انسانی زندگی کے لئے مفید اور ضروری تفے مسلمانوں کی توجہ کا مرکز رہے اور تدریجی طور پر ان علوم نے ارتقاء کے مراحل طے لئے، یونانی علوم کا بڑا حصہ عربی میں منتقل کیا گیا اور اس کے مصر اجزاء کو چھوڑ کر اس کے بقیہ حصوں سے فائدہ اٹھایا گیا، اس سلسلہ میں مسلمان علماء نے نہ سی قشم کا تعصب برتا اور نہ ہی وہ غفلت کا شکار ہوئے، بلکہ پور ے حزم واحتیاط کے ساتھ انہوں نے ان علوم سے فائدہ اٹھایا ،علمی یو نیورسٹیاں قائم ہوئیں ، ہسپطال بنائے گئے اور نئے نئے تجربات کئے گئے، حقیقت تو بہ ہے کہ جدید سائنس کی بنیا دبھی مسلمانوں نے ہی رکھی اور بہت سے ایسے اصول بنائے جن کی بنیا دوں پر سائنسی تر قیات مکن ہو سیس۔

لیکن بید سب اسی وقت تک ہوسکا جب تک مسلمانوں نے اسلام کے اصولوں کوسا منے رکھا، دین اور دنیا میں تفریق نہیں کی اور علوم وفنون کی ترقی دین سے سابیہ میں ہوتی رہی ، پھروہ وقت بھی آیا کہ دنیاوی علوم مسلمانوں کے ہاتھ سے نگل گئے، دینی اصولوں میں بھی غفلت برتی جانے لگی اور آہتہ آہتہ دنیا پر مسلمانوں کی گرفت ڈھیلی ہونے لگی ، پھر تاریخ نے پانسہ پلٹا اور اسلامی طاقت منتشر ہو کررہ گئی۔ مغربی تہذیب کے شجر کا نسب اس تہذیب کے شجر کا نسب کا ذکر کرتے ہوئے حضرت مولانا سید ابوالحسن علی ندوی

### {114}

<sup>(\*</sup> بیسویں صدی کی مغربی تہذیب (جیسا کہ بعض سطحی النظر سیجھتے بیں) کوئی ایسی نوعر تہذیب نہیں ہے، جس کی پیدائش پچھلی صدیوں میں ہوئی ہے، دراصل اس کی تاریخ ہزاروں سال پرانی ہے، اس کا نسبی تعلق رومی اور یونانی تہذیب سے ہے، ان دونوں تہذیبوں نے اپنے تر کہ میں جو سیاسی نظام، اجتماعی فلسفہ اور علمی سرمایہ چھوڑ اتھا، وہ اس کے حصہ میں آیا اس کے سارے رجحانات اور اس کی ساری خصوصیات اس میں نسلاً بعد نسل منتقل ہوئی۔ مغربی علماء کی تحریوں سے اقتباسات دے کر حضرت مولانا نے ثابت کیا ہے کہ خودان کومادیت کے اس غلبہ کا اعتراف ہے، پھر حضرت مولانا اس کے اسباب پر روشنی ڈالتے ہوئے تحریفرماتے ہیں: ڈالتے ہوئے تحریفرماتے ہیں:

فطرت ومزاج کے علاوہ یونانیوں کافلسفۂ النہیات اوراس کے عقائد کی ساخت کچھالی ، فطرت ومزاج کے علاوہ یونانیوں کافلسفۂ النہیات اوراس کے عقائد کی ساخت کچھالی ، واقع ہوئی تھی کہ خشوع وخضوع ،رجوع وانابت الی اللّٰہ کی کیفیت ان میں پیدا ہی نہیں ہو سکتی تھی ،ذات باری کے تمام صفات ، ہر قسم کے اختیارات ، فعل اور تصرف اور خلق وامر کی نفی کرنے اوراس کو بالکل بے صفت اور معطل قرار دینے اوراس کا مُنات کی پیدائش وا نظام کواپنے خود تر اشیدہ اور مفروضہ عقل فعال کی طرف منسوب اوراسے وابستہ کرنے کا طبعی اور ضطق نتیجہ یہی ہو سکتا ہے کہ زندگی میں خدا کی کوئی ضرورت اوراس سے کوئی تعلق ودل چسپی باقی نہ رہ جائے ، نداس سے کوئی امید ہواور نداس کا کوئی خوف ، نہ دل میں اس کی کوئی ہیپت اور نہ دل پھی ، اور نہ ضرورت ومصیبت کے وقت اس سے دعا والتجاء ہو، اس لئے کہ وہ اس {115}

اختیار ہے نہ طاقت، وہ عقل اول پیدا کر کے عالم سے بالکل بے تعلق و کنارہ کش ہو گیا، اس لئے اس عقیدہ کو ماننے والوں کی زندگی عملاً ایسی گذرتی ہے اور گذرتی چاہئے کہ گو یا خدانہیں ہے اور منگرین خدا کی زندگی سوائے اس تاریخی بیان کے کہ خدانے عقل اول کو پیدا کیا اور کسی حیثیت سے متازنہیں ۔

اس فکر کاجونتیجہ نکلنا تھاوہ نکل کرر ہا،اخلاقی انحطاط اورانسانی پستی میں بیتدن ایک متعفن لاش کی طرح سڑگل گیا،کسی قشم کےاخلاقی اصول اوراقد ارباقی نہیں رہے اورزندگی لطف اندوزی تہتع اور بوالہوتی کا نام بن گئی۔

چوتھی صدی عیسوی کے آغاز میں عیسائئیت نے سلطنت روما پراپناجال بچینکا اور قسطنطین تخت سلطنت پر بیٹھا،جس نے عیسائیت قبول کر لیتھی ،لیکن خوداپنے دام میں صیاد آگیا، بجائے اس کے عیسائیت اس عظیم سلطنت کی رہنمائی کرتی، وہ خوداس کالقمہ ترین گئی، سینٹ پال کی تحریف قلبیس کے بعد جو بچاتھا ، وہ سطنطین کی مادیت کی نذر ہو گیا ، کچھ ہی عرصہ میں اس مادیت سے عاجز ہوکر کچھ مذہب کے نام لیواؤں نے رہبانیت کی دعوت دی اور پھر ایک طبقه پراس کا ایسا جنون سوار ہوا کہ عورت کی شکل دیکھنا بھی گناہ تھا، مائیں متا کوترس گنگیں، توالد و تناسل کا تناسب خطرناک حد تک گر گیا ، اس کے بالکل برخلاف دوسرا طبقه لذت اندوزی اورعیش کوشی کی آخری سرحدیں حصور ہاتھا، بالآخراس رہبانی جنون پرلذت یرستی ہی غالب آئی اورکلیسا ایسے ہاتھوں میں چلا گیا جو خالص دولت پرست اورنفس پرست لوگ بتھے، دولت اور اقتد ارکے لئے وہ ہر پچھ کرنے کو تیار بتھے،عوام کوانہوں نے اپنی عزت ووقارباقی رکھنے کے لئے تو ہمات میں جکڑ دیا،حصول علم کو گناہ قراردے دیا اورا یک عرصہ تک يورايوري تاريكي ميں ڈوبار ہا۔ نوري تهذيب كى بنياد: مد بب دسمنى طلوع اسلام کے بعد جب اسلامی تہذیب کاغلغلہ بلندہوا تو اندلس کے راستہ سے

## {116}

اس کی روشتی یورپ میں بھی داخل ہوئی، شروع میں علم کا شوق جن افراد میں پایا جاتا تھا، وہ خفیہ طور پراندلس میں علم حاصل کرتے تھا اور یورپ کے کلیسا کی طرف سے ان کے ساتھ سخت معاندانہ رویہ اختیار کیا جاتا تھا ، آہستہ آہستہ یہ ربحان بڑھتا رہا ، یہاں تک کہ وہ تیر ہویں صدی میں عام ہو گیا ، کلیسا کی علم دشمنی کی وجہ سے مذہب وعقلیت کی کشکش شروع ہوئی ، عرصہ تک یہ معرکہ گرم رہا، بالآ خر کلیسا کو شکست ہوئی اور خالص مادی تدن کا فروغ شروع ہوا، یورپ ایک طویل نیند کے بعد بیدار ہواتھا، اس لئے اس نے یوری تلا فی کر نے کی کوشش کی ، کین چوں کہ کلیسا اور مذہب سے طویل کشکش اور بالآ خراس پر فنتی حاصل کرنے کے بعد یورپ نے ترقی شروع کی تھی، اس لئے اس تی اور تہا ہے مذہب دشمنی پر پڑی۔

حضرت مولانا نے فقد رقضیل سے شواہد کے ساتھ بید تقائق پیش فرمائے ہیں: ''ان روشن خیالوں اور تجدد پسندوں میں اتنا صبر وسکون ، مطالعہ اور غور کی قوت اور عقل واجتہاد کی قابلیت نہ تھی کہ وہ اصل دین اور اس کی نمائند گی کا دعوی کرنے والوں کے در میان امتیاز کر سکیں اور بیہ بچھ سکیں کہ ان واقعات میں دین کہاں تک ذمہ دار ہے اور کہاں تک ارباب کلیسا کا جمود !؟ جہالت ، استبداد اور غلط نمائند گی اس کی ذمہ دار ہے اور کہاں شکل ہے تو دین کو اس کی سز ادینا اور اس سے بتعلقی اختیار کرنا کہاں تک وق اور کی موقع ہو ہوتا ہے ، ان کو موات ہوں سے بتعلقی اختیار کرنا کہاں تک وق اور تین خصہ اور اہل مذہب کی عدادت اور احتیام کی نہ کہ میں ان کو خور کر نے کا موقع نہ دیا اور جیسا کہ دنیا میں عموماً بعادت اور احتیام کے موقع پر ہوتا ہے ، انہوں نے دین کے ساتھ کو کی روادار کی اور مفاہمت پسند ہی ہوتا ہے ، انہوں نے دین کے اس بارہ میں ان کو نور کر نے کا موقع

ان میں اتن طلب صادق اورا پنی قوم کی خیرخواہی ،فراخ حوصلگی بھی نہ تھی کہ وہ دین اسلام کا مطالعہ کرتے جوان کی بہت سی معاصر قو موں کا دین تھااور جونہایت آ سانی کے ساتھ

# {117}

اس مخمصه اور مذہب وعقلیت کی اس غیر ضروری کشکش سے نجات دیتا، جو معقول وستحسن امور کا مطالبہ کرتا، غیر معقول اور ناپسندیدہ چیز وں سے رو کتا، دنیا کی بے ضرر اور پاک لذتوں اور فوائد کی ان کو اجازت دیتا، مصراور قابل نفرت اشیاء کو منوع قرار دیتا اور ان بے جا زنجیروں اور بیڑیوں کو کاٹ دیتا جو تحریف شدہ مذہب اور تشد دیسند اہل مذہب واہل حکومت نے ان کے جسم میں ڈال رکھی تھیں۔

يأمرهم بالمعروف وينههم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم

الخبنُتْ ويضع عنهم اصر هم والأغلال التي كانت عليهم. (سورہ اعراف: ١٥٧) ترجمہ: (محمد رسول اللّاصلى اللّاعليہ وسلم) ان كونيكى كاحكم ديتے ہيں، برائى سے روكتے ہيں، پسنديدہ چيزيں حلال كرتے ہيں، گندى چيزيں حرام گھہراتے ہيں، اس بوجھ سے نجات دلاتے ہيں جس كے تلے وہ دبے ہوئے ہيں، ان پھندوں سے نكالتے ہيں جوان پر پڑے ہوئے ہيں۔

لیکن قومی عصبیت اوران دیواروں کی وجہ سے جو صلیبی جنگوں نے عیسوی مغرب اور اسلامی مشرق کے درمیان اورار باب کلیسا کی افتر اپر دازیوں نے اسلام اور پیغیر اسلام صلی الله علیہ وسلم کے خلاف کھڑی کر دی تقییں، نیز مطالعہ و تحقیق کی محنت بر داشت نہ کرنے اور موت کے بعد کی زندگی اور نجات اخروی سے آزاد و بِفکر ہونے کی وجہ سے انہوں نے اسلام کی طرف کوئی توجہ ہیں گی۔ مکمل ما دیت کی طرف غرض اہل یورپ ایسے نازک موقع پر اسلام کی رہنمائی اور اس کی مسیحائی سے محروم رہے۔ بہر حال جس کا خطرہ تھا وہ پیش آگیا اور یورپ کا رخ ایک کمل اور وسیع مادیت کی

## {118}

طرف ہو گیا، خیالات ، نقطۂ نظر ،نفسات وذہنیت ،اخلاق واجتماع ،علم وادب ،حکومت و سیاست غرض زندگی کے تمام شعبوں میں مادیت غالب آگئی ،اگر چہ پیہ تدریجی طور پر ہوا اور ابتداء میں اس کی رفتار ست تھی ؛لیکن قوت وعز م کے ساتھ یورپ نے مادیت کی طرف حرکت کرنی شروع کی ۔ (انسانی دنیا پر مسلمانوں کے وج وز دال کااثر: ۱۹۷ تا ۲۲۴) اسی زمانہ میں پورپ کے ہر گوشہ میں بہت بڑی تعداد میں ایسے اجتماعی اور سیاسی مصنف، ادیب اور معلم پیدا ہوئے ، جنہوں نے مادیت کا صور پھونکا اور اہل ملک کے دل و د ماغ میں مادہ پر ستی کے بیج بودیئے،علمائے اخلاق، اخلاق کی مادی تشریح کرتے تھے، کبھی فلسفہ کی افادیت کی اشاعت کرتے اور کبھی لذتیت کی ، میکاولی (Machiavelli ) جیسے اہل ساست نے دین وساست کی تفریق کی دعوت پہلے ہی دےرکھی تھی اوراخلاق کی دوشمیں قراردی تقیس، پبلک اور پرائیوٹ، اور طے کردیا تھا کہ اگر مذہب کی ضرورت ہی ہے تو وہ محض انسان کا ایک پرائیویٹ معاملہ ہے،جس کوامور سیاست میں دخل نہیں دینا جا ہے ،حکومت ہر چیز پر مقدم اور ہر شے سے بیش قیمت ہے۔ يوناني ورومي تهذيب كانياا بديش اس طرح سے انیسویں اور بیسوی صدی کی مغربی زندگی بت پرست یونان اور وہاں کی جاہلی زندگی کامرقع بن گئی ، بیرگویااس کا نیاایڈیشن تھا جوانیسویں صدی میں نئے اہتمام کے ساتھ تیارکیا گیا، یونان اور روماکے جن نقوش کومشرقی عیسویت نے مدیقم کردیاتھا انیسو یں صدی کے نقاشوں نے ان کو پھراجا گر کردیا ،اس میں کوئی تعجب کی بات بھی نہیں ہے که آج کی مغربی قومیں انہیں یونانی ،رومی اور مغربی اقوام کی جائز دارٹ ہیں ،موجودہ مغربی تہذیب اور قدیم یونانی اور رومی تہذیب میں قریبی مماثلت یائی جاتی ہے، یورپ کی موجودہ

## {119}

مذہبی زندگی بھی روحانیت اور باطنی کیفیت سے اسی طرح عاری ہے جیسے یونانیوں کی مذہبیت تھی، مذہبی کمزوری ،خشوع دخصوع اور مذہبی سنجیدگی کی کمی ،زندگی میں لہودلعب کی کثر ت کابھی وہی حال ہے، جو یونان میں تھا، اور یہ نتیجہ ہے علماء طبیعیات وحکمت کے ان نظریات اور تحقیقات کاجنہوں نے یورپ میں یوری مقبولیت حاصل کر لی اور دین ومذہب کی یوری یوری جگہ لے لی ہے،اسی طرح زندگی کی ہوں،لذت طلبی، ذوّاقی اور دنیا میں شوق گل چینی کی بھی بعینہ وہی کیفیت ہے جوسقراط نے اپنے زمانہ کے جمہوری نوجوان کی بیان کی ہے، نیز مذہبی شک ونڈ بذب ، دینی نظام اور مذہبی فرائض ورسوم کی بے قعتی میں بھی پورپ ، یونان وروماسے بیچھے ہیں ہے۔ حقیقت ہی ہے کہ پورپ کا موجودہ مذہب جس کودلوں اورروح برحکومت ہے وہ عیسائیت نہیں؛ بلکہ مادہ پرشتی ہے،مغربی نفسیات اور مغرب زندگی سے اس کی قدم قدم پر تصدیق ہوتی ہے۔ مغربی حکومتوں کے خالص مادی طرز فکر برروشنی ڈالتے ہوئے مفکر اسلام حضرت مولانا سيدابوالحسن على ندوى رحمة الله علية تحرير فرمات عبي: حکومتیں دراصل ایک ترقی یافتہ منظم اور محفوظ تجارتی ادارے ہیں، یہ اصولی طور یر نفع پہنچانے کے لئے نہیں ،نفع اٹھانے کے لئے قائم ہوتی ہیں، وہ سرے سے کوئی اخلاقی پیغام اور اصلاحی مقصد نہیں رکھتیں ، وہ بے تکلف اخلاق وشریعت کے اصول نظرانداز کردیتی اوراخلاقی تعلیمات ومصالح کو پس پښت د ال دیتی ہیں، ہرمسکہ میں ان کا نقطۂ نظر معاشی واقتصادی ہوتا ہے، ہرطرح کی بداخلاقی وبے حیائی اگران کی نظر میں نظم اور ضبط کے دائر ہ

{120}

میں ہوتو درست اور روا ہے۔ (انسانی دنیا پر سلمانوں کے دوج دز دال کا الڑ: ۲۵۰) اس طرز سیاست کے نتائج کا تذکرہ کرتے ہوئے رقم طراز میں: اس طرز سیاست کا لازمی نتیجہ سیے ہے کہ اہل ملک کے اخلاق روز بروز پست ہوتے چلے جائمیں اورا کی خطرناک اخلاقی انحطاط اور اخلاقی امراض رونما ہوں اور پوری قوم میں اور اس کے ہر طبقہ میں تاجرانہ ذہذیت اور نفع اندوزی اور موقع پر تی کی ذہذیت پیدا ہو جائے۔ مادی قوت اور اخلاق میں عدم تو ازن انسانیت کے لئے بجائرات انحطاط کے نتیجہ میں یورپ کی سائنٹنگ تر قیاں اور اکتشافات عالم انسانیت کے لئے بجائرات دیں ہورپ کی سائنٹنگ تر قیاں اور اکتشافات عالم مرف طاقت اور اخلاق کا عدم تو ازن ہے۔ مرف طاقت اور اخلاق کا عدم تو ازن ہے۔ مرف طاقت اور اخلاق کا عدم تو از ن ہے۔ مرف طاقت اور اخلاق کا عدم تو از ن ہے۔ نشا ق جدیدہ کے بعد سے مادی قوت اور طاہری علم ہو یوں کا تو از ن صد یوں سے مگر اہوا ہے،

نشا ۃ جدیدہ کے بعد سے مادی فوت اور طاہری کم بڑی سرعت سے ترقی کرتے رہے اور دین واخلاق میں تنزل وانحطاط واقع ہو گیا، پھھ مدت کے بعد ان دونوں میں کوئی تناسب باقی نہیں رہااورایک نسل پیدا ہو گئی کہ جس کے تر از و کا ایک پلرا آسمان سے باتیں کرتا ہے اور دوسرا تحت الثری میں ہے، پر وفیسر جوڈ نے خوب کہا ہے کہ' علوم طبعی نے ہم کو وہ قوت بخشی جو دیوتا وُں کے شایان شان تھی ؛ لیکن ہم ان کو بچوں اور وحشیوں کے دماغ سے استعال کرر ہے ہیں ۔' (انسانی دنیا پر سلمانوں رے موج دور دال کا اثر : ۲۱۴

یورپ کی آج سب سے بڑی کمزوری و بے بسی بیر ہے کہ اس کے پاس وسائل اور ذرائع کاخزانہ موجود ہے،لیکن نیک خواہ شات اور نیک ارادوں کا فقدان ہے،وہ ایک طرف {121}

وسائل اور ذرائع میں قارون ہے تو دوسری طرف نیک مقاصد میں محض مفلس اور قلاش !اس نے کا ننات کے راز منکشف کئے اور طبعی طاقتوں کو اپنا غلام بنایا ،اس نے سمندروں اور فضاؤں پر فرماں روائی حاصل کی ؛ لیکن وہ اپنی خواہ شات اور نفس پر قابو نہ حاصل کر سکا، اس نے کا ننات کے عقد مے حل کئے ؛ لیکن اپنی زندگی کی پہلی نہ ہو جھ سکا، اس نے منتشر اجزاء اور طبعی طاقتوں میں نظم وتر تیب قائم کی ؛ لیکن اپنی زندگی کی پہلی نہ ہو جھ سکا، اس نے منتشر اجزاء اور طبعی طاقتوں میں نظم وتر تیب قائم کی ؛ لیکن اپنی زندگی کی پہلی نہ ہو جھ سکا، اس نے منتشر اجزاء در سل نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا دندگی کی شب تاریک سحر کر نہ سکا دندگی کی شب تاریک سحر کر نہ سکا اینے افکار کی دنیا میں سفر کرنہ سکا

(مقام انسانیت:۳۸،۳۹)

اخلاق کے نام برد جمل وفریب اخلاق کی بھی اس نے دوستمیں کررکھی ہیں، دکھانے کے لئے اور ہیں اور بر سے کے لئے اور، حضرت مولا نااس پر دوشنی ڈالتے ہوئے تحریف رماتے ہیں: یورپ کے اخلاق میں توازن نہیں ،ان کی مثال وہ تی ہے کہ گڑکھا کمیں اور گلگلوں سے پر ہیز ، افراد کے چھوٹے چھوٹے معاملوں میں وہ بڑی ایمانداری سے کام لیتے ہیں، کیکن جب اپنی قوم کی مصلحت کا نقاضا ہوتا ہے تو ایسے ایماندارا فراد قو موں کو نگل جاتے ہیں، انفراد کی زندگی میں ان کا حال ہیہ ہے کہ اگر نوز کر بارہ منٹ پر آنے کا وعدہ کریں تو ٹھیک اتی وفت پنچیں ، لیکن قومی معاملات میں دوسری قو موں کو دھو کہ دینے میں انہیں ذراتاً مل نہیں۔(معرکہ ایمان وماد یہ: ۱۵،۱۷

#### {122}

غلواورا نتهاء يسندي اسلام کے توازن واعتدال کے بالکل برخلاف اس تہذیب کی ایک بنیادی کمزوری اس کی انتہاء پیندی اورغلو ہے۔ حضرت مولا نااس کمزوری کوبیان فرماتے ہوئے لکھتے ہیں: · · اسراف ، مبالغه آرائی اورانتها ، بسندی اس تهذیب کی علامت اور شعار بن <sup>گ</sup>ئی ہے، جس سے وہ اوراس کے پیروکار پیچانے جاتے ہیں، کمانے میں اسراف ،لہوولعب اور تفریح طبع میں اسراف ،خرچ کرنے میں اسراف ، سایسی ومعاشی نظریات میں اسراف جمہوریت ہوتو اس میں غلو، آمریت ہوتو اس میں مبالغہ،اشترا کیت ہوتو اس میں انتہا پسندی،اینے خود ساختہ قوانین اور مقرر کردہ اصول اور قدریں ہوں تو اس کی ضرورت سے زائد تقدیس ، یہاں تک کہ بال برابراس سے ہٹنا روانہیں ہوتا اوراس سے انحراف کرنے والا ایسا مجرم سمجھا جاتا ہے، جس کے بعد وہ سی عزت واشراف کامستحق اور کسی احترام کا قابل نہیںر ہتا، یا پھر ایسی احتقابنہ اور مجنونانیہ بغاوت جو عقل، ذوق سلیم اور فطرت انسانی سب کے لئے نا قابل قبول ہے اور جس کے بعد آ دمی متمدن انسانوں کی صف سے نکل کر درندوں اور مویشیوں کی صف میں شامل ہوجا تاہے۔ بہایک نفسیاتی بات ہے کہ ایک انتہاء پسندی کے نتیجہ میں دوسری انتہاء پسندی وجود میں آتی ہے،لذتیت، ہوں رانی اورخوا ہشات کی تحمیل میں انتہاء کو پہنچے تواس کے ردعمل میں ایک بڑاطبقہ دوسری طرف انتہاء پسندی کا شکار ہوااور اس نے تعذیب نفس کے لئے عجیب عجیب طریقے اختیار کئے ،فرانس کی

{123}

ظالمانہ وجابرانہ شہنشا ہیت اورر ہیا نیت کےخلاف بغاوت ہوئی تو اس کے نتیجه میں کمیونزم وجود میں آیا، جمہوریت واشترا کیت کی انتہاء پسندانہ فکر بھی اسی کانتیجہ ہے۔ عقبیدۂ آخرت سے ملی انکاراس کے خمیر میں داخل ہے اور مادیت اس کے رگ در بیثہ میں سرایت کرچکی ہےادر ہر چیز جواس کی عقل میں نہ سا سکےاس سے انکاراس تہذیب کا امتیاز ہے۔ اس کا نتیجہ بیر ہے کہ حد سے بڑھی ہوئی مادی طاقت ، طبعی قو توں کی تسخیر ، کا ئنات پرافتدار ،کفراور مادہ پرستی کے ساتھ بالکل گھل مل گیا ہے اور پیر مغربي تهذيب كي مخصوص علامت اس كي امتيازي خصوصيت اورنماياں پہچان بن گئی ہے، ہم کوکسی ایسی تہذیب اور تدن کاعلم نہیں جواس درجہ مادی قوت رکھنے کے ساتھ مذاہب واخلاق سے اس درجہ برسر جنگ ہو، خالق کا ئنات اوراس کی بنائی ہوئی شریعت اور دستور وقانون کااس طرح باغی ومنکر اور مادیت کی پرستش ،نفس کی غلامی اور ربو بیت کے دعویٰ میں اس طرح مبتلا ہوجس طرح بیہ مغربی تہند یب ہے۔(معرکہ ایمان دمادیت:۱۱۹) بوري كامسلمانون مصائنسي علوم اورعربي زبان سيكصنا تير ہویں صدی عیسوی میں جب کہ مسلمان سیاسی طاقت ،تدنی ترقی اور علوم وفنون میں دنیا کی تمام قوموں سے بڑھے ہوئے تھے، یورپ نے طے کیا کہ اس کو عربی پڑھنی ہے اورمسلمانوں کے علوم شکھنے ہیں، یہی فیصلہ تھا، جوسولہویں صدی کے اس عظیم واقعہ کا سبب بنا ، جس كودنيايوري كى نشأة تانيد (Renaissance) كەنام سے جانتى سے،مسلمانوں ك علوم سیھراوران میں اضافہ کرکے بالآخریورپ اتنا طافت ور ہوگیا کہ نہ صرف مسلمانوں پر بلكهساري دنياير حيحا كبابه

{124}

اس واقعہ کے چارسو برس بعد یہی صورت حال برعکس شکل میں مسلمانوں کے سامنے تقمی،انہوں نے دیکھا کہ یورپ سیاست وتمدن اور علوم وفنون میں سب سے آگے بڑھ گیا ہے،ان کے اندر بیر جحان الجرا کہ وہ یور پی زبانیں سیکھیں اور یورپ کے علوم کو حاصل کریں ،مگر یہاں نتیجہ برعکس نکلا ، یور پی طرز تعلیم نے ہم کو یورپ کا ذہنی غلام بنادیا، ہم اپنے علیحدہ قومی وجود کو بھول کر یورپ کے رنگ میں رنگ گئے۔

ایک ہی نوعیت کے دوداقعات میں انجام کا یہ فرق کیوں ہے؟ اس کا جواب ذہنیت کے اس فرق میں ہے جود دنوں جگہ پایا جاتا ہے، یورپ نے ہمارے علوم کو اس جذبہ کے تحت سیکھا تھا کہ وہ ہمارے ہتھیا روں سے ہم کو شکست دے سکے، اس کے برعکس ہم یور پی علوم کی طرف اس لئے بڑھے کہ ہم اس کے نقال بن کر اس کی نظروں میں باعزت ہوجا ئیں اور جہاں ذہنیت میں اس قسم کا فرق پایا جائے وہاں انجام میں فرق پایا جانالا زمی ہے۔

مسلمانوں کو ایک ہزار سال تک دنیا میں وہی حیثیت حاصل رہی ہے جو آج روس یا امریکہ کو حاصل ہے، اس وقت جب کہ یورپ پر ابھی قرون مظلمہ (Dark Ages) کا اند هیرا حیحایا ہوا تھا، عرب مسلمان ایک شاندار تہذیب کو وجود میں لا چکے تھے، اور اپنی تحقیقات اور یونانی اور دوسرے علوم کے تر جموں کی مدد سے سائنس اور فلسفہ میں دنیا ک امامت کرر ہے تھے، اس وقت مسلمان ساری دنیا میں علم اور تہذیب کے تنہا ما لک تھے، عربی زبان دنیا کی واحد علمی زبان تھی اور ساری دنیا کے لوگ علوم وفنون کے اکتساب کے لئے مسلم مرکز وں ( دمشق ، بغداد، قرطبہ، غرنا طہ ) کا اسی طرح سفر کرتے تھے، چیسے آج لوگ اعلی تعلیم کے لئے یورپ اور امریکہ کے شہروں میں جاتے ہیں۔

بارہویں اور تیرہویں صدی میں جب کہ مسلمانوں کی طاقت عروج پڑھی اور وہ عرب سے بڑھتے بڑھتے فرانس تک پہو پنچ گئے تھے،اس وقت یورپ نےمسلمانوں کےخلاف اپنی

### {125}

شد پدترین جنگ چھیڑ دی اور گیار ہویں صدی کے آخر (۴۹۰ء) سے لے کر تیر ہویں صدی کیا آخرتک دوسوبرس پوراپورپ مسلمانوں کے خلاف خوفناک جنگ لڑتا رہا، بیہ جنگ جو صلیبی لڑائیوں (Crusades) کے نام سے شہور ہے، بالآخریور یک کمل ناکامی برختم ہوئی۔ مگر بورپ نے ہمت نہیں ہاری،اب اس کے اندرایک نیار جحان اکھرا صلیبی جنگوں کے درمیان اہل پورپ کونجر بہ ہو گیا تھا کہ مسلمان علم اور سائنس میں ان سے بہت آگے ہیں ، اس وفت کا تصور سیجئے جب مصری فوج نے منجنیقوں کے ذریعہ فرانسیسی کشکریر آگ کے بان بچینکنا شروع کئے، بیہ بان منجنیقوں سے نکل کر دشمن کی طرف بڑھتے تو ایسا نظر آتا جیسا کہ بڑے بڑے آتش از دہے ہوا میں اڑ رہے ہوں ،فرانسیسی جن کے پاس اس وقت پرانے دستی ہتھیاروں کے سوااور پچھنہیں تھا،ان کے لئے یہ بان ایسے ہی بھیا نک تھے جیسے آج کسی پس ماندہ اور بے سروسامان ملک پر جدید ترین راکٹوں کے ذریعہ حملہ کردیا جائے ، اسی طرح مسلمان تہذیب وتدن کے تمام پہلوؤں میں نمایاں طور پر اہل پورپ سے بڑھے ہوئے تھے، چنانچہ لیبی جنگوں کے ناکام تجربہ کے بعد یورپ نے فیصلہ کیا کہ مسلمانوں کوشکست دینے کے لئے اب اس کو دوسری قشم کی جنگ چھیٹر نی ہے ،اوروہ بیر کہ مسلمانوں کے ہنراوران کے علوم کوسیکھ کرانہیں کے ہتھیا روں سے انہیں شکست دی جائے۔

اب ایک طرف یورپ کے مذہبی طبقہ نے روحانی صلیبی جنگ (Spiritual) Crusades) کانعرہ دیا، اس کا مطلب مید تھا کہ مسلمانوں کے مذہبی علوم کو سیکھا جائے اور مسلمانوں کی تاریخ اوران کے عقائد کو اس طرح بگاڑ کر پیش کیا جائے کہ مسلمان اپنے دین سے متنفر ہوجا نمیں اور عیسائیت قبول کرلیں؛ تاکہ وہ قوم جس کوفو جی میدان میں شکست نہیں دی جاسکتی ہے، اس کو عدد دی حیثیت سے کمز ور کر کے مغلوب کیا جا سکے، عیسا نی مشنری تحریک پہلی بار صلیبی جنگوں کے زمانہ میں شروع ہوئی، پہلا شخص جس نے ۱۵ او میں ماؤنٹ کا رمل پر {126}

مشنری نظام قائم کیا، وہ ایک صلیبی ہی تھا، بعد کوفرانس کن (۱۲۱۹) نے اس کی پیروی کی ، بیہ مشنری تحریب آج ساری دنیا میں سب سے زیادہ طاقتو رتبلیغی ادارہ کی حیثیت سے کا م کرر ہی ہے، اس کی کوششیں اس حد تک کا میاب ہوئی ہیں کہ ساری دنیا کالٹریچر اسلام اور مسلمانوں کے بارے میں غلطتم کی باتوں سے جمر گیا ہے۔

دوسری طرف مسلمانوں کا فلسفہ سائنس اوران کے علوم وفنون سیکھنے کی تحریک زور وشور سے اٹھ کھڑی ہوئی، یورپ کی درس گاہوں میں عربی زبان پڑھانے کا انتظام کیا گیا، مسلمانوں کی تصنیفات کے ترجمے یورپ کی زبانوں میں کئے جانے لگے، یورپ کے طلبہ مسلم شہروں میں بخصیل علم کے لئے جانا شروع ہوئے۔

جنگ کی بینی تکنیک اختیار کرنے کی وجہ سے یورپ کواندرونی طور پر مخالفتوں کا سامنا کرنا پڑا، اس وقت یورپ کے قدامت پسند حلقوں میں عربی زبان کی توسیع کی حوصلہ افزائی کے سلسلہ میں ناراضگی پائی جاتی تھی، جس کی وجہ خاص طور پر بیداند یشہ تھا کہ عربی سیھنے سے عیسا ئیوں کے درمیان اسلامی خیالات پھیلنا شروع ہوجا کیں گے، مثال کے طور پر فرانسس کن راہب راجربیکن (۹۴ – ۱۲۱۴) جواپنے وقت کا مشہورا نگلستانی عالم تھا، اس نے جب عربی زبان پرزور دیاتو آکسفورڈ کے علماء چلاا تھے، 'نہیکن مسلمان ہوگیا۔'

مگر اس طرح کی مخالفتوں کے باوجود مسلمانوں کی زبان اور ان کے علوم سیکھنے کار بحان بڑھتار ہا، سلم محققین کے حاصل مطالعہ کو لے کریورپ نے اپنی کوشش سے اس میں اضافے کئے اوراتی ترقی کی کہتار یخ میں پہلی بارقوت کا معیار بدل دیا اور بالآخر مسلمانوں کو ہر میدان میں شکست دے کرعلم کی پوری دنیا کا مالک بن گیا، جدید مؤذ حین نے تقریباً متفقہ طور پر شلیم کیا ہے کہ یورپ کی نشأ ۃ ثانیہ کا اہم ترین محرک وہ علوم تھے جو مسلمانوں معرفت یورپ تک پہو نچ۔ (دیٹرن سویلزیش، اڈورڈ میکنال برن) {127}

سرسیدا حمد اور کمال اتاتر کی غلطی (ترقی و تقلید کافرق) اس کے پانچ سو برس بعد تاریخ دوسرا منظر دیکھتی ہے، یورپ کی ترقی اور عروج سے متأثر ہو کر مسلمانوں کے اندر بید بتحان انجرا کہ وہ یورپ کے علوم و فنون کو سیکھیں، مگر یہاں اس رجحان کا محرک اس سے بالکل محتلف تھا، جو یورپ کی تاریخ میں ہمیں نظر آتا ہے، سرسید احمد خان (۹۸ – ۱۸۱۷) جو پر و فیسر گب کے الفاظ میں اسلام میں پہلی جدت پیند تنظیم احمد خان (۹۸ – ۱۸۱۷) جو پر و فیسر گب کے الفاظ میں اسلام میں پہلی جدت پند تنظیم وہ یورپ کر تام میں پہلی جدت پند تنظیم احمد خان (۲۰۹ – ۱۸۱۷) جو پر و فیسر گب کے الفاظ میں اسلام میں پہلی جدت پند تنظیم احمد خان (۲۰۹ – ۱۸۱۷) جو پر و فیسر گب کے الفاظ میں اسلام میں پہلی جدت پند تنظیم وہ یورپ طرز تعلیم کے زبر دست حامی تھے، ان کا مقصد اس تعلیم سے کیا تھا اس کی تر جمانی ان کر فیق خاص مولا نا حالی نے ان الفاظ میں کی ہے: سرسید نے جب انگلستان سے واپس آ کر دسمبر + ۱۸۵ میں تہذ یب الاخلاق نکالنا

شرسیر سے جب الحسیان سے واچن اسر دیبر پکراء یں ہر یب الاحلاں کا شروع کیا توانہوں نے پہلے پرچ کے شروع میں لکھا: ''اس پرچہ کے اجراء سے مقصد ہیہ ہے کہ ہندوستان کے مسلمانوں کو کامل

درجہ کی سویلزیشن یعنی تہذیب اختیار کرنے پر راغب کیا جائے تا کہ جس درجہ کی سویلزیشن یعنی تہذیب اختیار کرنے پر راغب کیا جائے تا کہ جس حقارت سے سویلائز ڈیعنی مہذب قومیں ان کودیکھتی ہیں وہ رفع ہواور وہ بھی دنیا میں معزز ومہذب قوم کہلائے '

سرسید جب ترقی کانصور کرتے توان کے ذہن میں ''زرق برق وردیاں پہنے کرنل اور میجر بنے ہوئے مسلمان ''نو جوان'' ہوتے تھے، ان کا منتہائے مقصود ایسی تعلیم تھی جو مسلمانوں کواعلیٰ عہدوں تک پہنچا سکے، سرسید کی تہذیب کومہدی افادی نے بجاطور پر ''اینگلو محمد ن کلچر'' کا نام دیا ہے۔ کمال اتا ترک ( ۱۹۳۸ – ۱۸۸۱ ) جواس گروہ کا دوسرا نمایاں ترین نام ہے، وہ اس {128}

معاملہ میں سرسید سے بھی آگے تھے،تر کی میں مغربی تعلیم وتہذیب کی اشاعت سے کمال اتا ترک کا مقصد کیا تھا، اس کا اندازہ اس عنوان سے ہوتا ہے جواس مہم کو دہاں دیا گیا، کمال اتا ترک اوران کے ساتھیوں کے نز دیک بیڈ نغرب دوغر وُ تھا، جس کے معنی تر کی زبان میں ''سمت مغرب میں سف' کے ہیں، سمت مغرب میں سفر کا بیکا م اس درجدا ہم تھا کہ صرف رومن ہلاک کر گئے گویا وہ ریاست سے بغاوت کے مجرم ہوں۔

اتی تقلیدی ذہنیت کا نتیجہ تھا کہ ہمارے ان مصلحین کی ساری توجہ بس یورپ کی تہذیب اور یورپ کی زبان وادب کے حصول پر گلی رہی ، سائنس اور ٹکنا لوجی مغربی قو موں کی ترقی کااصل راز ہے ، اس کو مسلمانوں کے لئے اندر رائح کرنے کی انہوں نے زیادہ کوشش نہیں کی ، سرسید نے تو صراحة مسلمانوں کے لئے ٹیکن کا ایجو کیشن کی مخالفت کی اور' اعلی درجہ کی د ماغی تعلیم'' کوسب سے مقدم قرار دیا ، یہی اس زمانہ میں تعلیم جدید کے حامیوں کا عام نقطۂ نظر تھا، ان حضرات نے ساری توجہ صرف اس پر دی کہ ایسا گردہ پیدا ہو جائے جو مغربی ترین اور یورپی ادب میں کمال حاصل کئے ہوئے ہو۔ کمال اتا ترک کا نام نہا دانقلاب اور آج خلائی دور میں داخل ہو چکا ہے اور ترکی انھی (ماضی قریب) تک زمین پر بھی متحکم مقام حاصل نہ کر سکا۔

یورپ جس ذہن کے تحت ہمارے علوم کی طرف بڑھاوہ بیدتھا کہ سلمانوں سے ان کے علوم اوران کے ہنر کولے کراس کے ذریعیہ سے انہیں شکست دی جائے ، ان چیز وں کو اس نے وقت کی طاقت شمجھا اوراس کو اپنے دشمن کے مقابلہ میں استعال کیا، چنانچہ اپنی اس مہم کو یورپ نے '' تقلید مشرق'یا'' تقلید مسلم'' کا نام نہیں دیا ؛ بلکہ اس کوروحانی صلیبی جنگ (Spiritual Crusades) کہا، جس کا مطلب ہیتھا کہ کیبی لڑائیوں کی ہاری ہوئی {129}

بازی کونٹی تکنیک سے کامیاب بنایا جائے اور جب اس کوشش سے وہ اپنے کوایک نئے انقلاب تک پہو نچانے میں کامیاب ہو گئے تو اس کوانہوں نے بی<sup>ح</sup>یثیت دی گویا انہوں نے خودا بنی کھوئی ہوئی حیثیت دوبارہ حاصل کی ہے، چنانچہ یورپ میں اس نئے انقلاب کا تاریخی نام نشأ ۃ ثانیہ(Renaissnce) رکھا گیا ہے، بیفرانسیسی زبان کا لفظ ہے، جس کا مطلب ہے، نیاجنم (Rebirth) گویا یہ کوئی غیر سے حاصل کی ہوئی چیز نہیں ہے، بلکہ بیہ یورپ کی اپنی ہی متاع ہے، جواس نے دوبارہ پائی ہے، یورپ نے لیتے وقت اگر چہان علوم کومسلمانوں سے لیا تھا، مگراس نے حال کی کڑی کو حذف کر کے اس کارشتہ ماضی سے ملایا اور اس کو مغرب کے ایک ملک- یونان- کی چیز قرارد بے کراس کونشا ۃ ثانیہ کہا، اس کے برنکس ہم نے ایسانہیں کیا، حالانکہ یورپ جو چیزہمیں دےرہا تھا وہ اضافہ شدہ حالت میں وہی سرمایہ تھا، جو یورپ کوہم نے عطاکیا تھا، مسلمان مغربی علوم کی طرف خاص تقلیدی ذہن کے ساتھ بڑھے، ان کا بیمل سرسید کے پہال' پیروئ مغرب' اورا تا ترک کے پہال' نغرب دوغرو' کے ہم معنی تھا، ذہنیت کے اس فرق کا لا زمی نتیجہ بیہ ہونا تھا کہ یورپ ہمارے علوم سکھ کرہمیں شکست دے اور اس کے برعکس ہم مغرب کے علوم کو سیکھ کر صرف مغرب کے بھونڈ نے نقال بن کررہ جائیں۔ مصطفى كمال كى تحريك كا آخرى نشانه بيتها كهترك قوم ہيٹ اور پتلون يہنے لگے اور سر سید کامنتہائے نظریہ تھا کہ سلم نوجوان مغربی ادبیات میں کمال حاصل کریں ، ظاہر ہے کہ اس طرح کے ذہن کے تحت مغرب کی طرف بڑھنے کا وہی نتیجہ برآ مدہوسکتا تھا جوعملاً برآ مدہوا۔ یہ تاریخ جہاں ایک طرف ہماری غلطی بتاتی ہے وہیں اس کے اندر اس کا بھی نشان ہے کہ اب ہمیں کیا کرنا جاہئے ،ہمیں وہی کرنا ہے جومغربی قوموں نے ہمارے ساتھ کیا ، مغربی علوم کواس لئے سیکھنا تا کہ اس کے ذریعہ مغربی تہذیب کوشکست دے کراسلام کوغالب کیا جائے ، اگر ہمارے اندر بید ذہن پیدا ہوجائے تو وہی نتیجہ برعکس شکل میں خاہر ہوگا ، جو مغربی قوموں کے لئے ہمارے مقابلہ میں ظاہر ہوا تھا۔

#### {130}

اصطلاحات فلسفير قتريميه

فلسفہ ( حکمت ) کی تعریف واقسام فلسفہ: یونانی (Greek) زبان کالفظ ہے، اس کے معنی ہیں علم وحکمت، یہ فیلا اور سُفا سے بنا ہے، فیلا کے معنی ہے ترجیح دینا، فضیلت دینا، محبت کرنا اور سوفا کے معنی ہیں علم ودانشمندی کی باتیں۔

- شروع میں بیلفظ مفید اور حقیقی علم کے معنی میں مستعمل تھا، پھرعلم الہی یعنی علم وحی کے مقابل استعمال ہونے لگا، یعنی نحور دفکر کے ذریعہ چیز وں کی حقیقت تک پہنچنا ،اوراب بیلفظ متعدد معانی میں استعمال کیا جاتا ہے، جو درج ذیل ہیں:
- (۱) کسی شخص یا جماعت کاعقیدہ اورنقطہ نظر (۱SM) جیسے ڈاروین کا فلسفہ،اسٹالین کا فلسف
  - (۲) کسی چیز کی حقیقت جاننے کے لئے منطقی انداز میں گفتگو کرنا۔ (۳) کسی بھی فن کومنظم شکل میں اور عقلی انداز میں پیش کرنا۔ (۴) منطق ،اخلاق ، جمالیات (حسن شناسی )اور ماورائے طبیعت علوم کوبھی فلسفہ

کہاجاتا ہے۔ (۵) منفولات کی وجوہ عقلیہ بیان کرنے کوبھی فلسفہ کہاجاتا ہے، شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کو حکیم الاسلام اسی معنی میں کہاجاتا ہے۔ غرض اب لفظ فلسفہ حکمتِ یونان ہی کے لئے خاص نہیں رہا؛البتہ جب مطلق بولاجا تا ہے تو حکمت یونان ہی مرادہوتی ہے۔ {131}

فلاسفی: (Philosophy) انگریزی لفظ ہے اور فلسفہ کے معنی میں ہے۔ فکسفی ،فیلسوف ،فلاسفر (Philosopher ) فلسفہ سے بینے ہیں،جن کے معنی ہیں علم وحکمت کودوست رکھنےوالا ،علوم عقلی میں دلچیپی لینےوالا ، دانشمندی کی باتوں کا دلدادہ اوررسایہ جارمكا تب فكر – وجوداورموجودات (۱) مشائیہ بغلسفۂ یونان کے ایک مکتب فکر کانام ہے، جس کابانی ارسطواور اس کا جانشین ثا وُفراسطوس ہے، اس مکتب فکر کی خصوصیت بیر ہے کہ وہ غور دفکر اوراستد لال وبراہین براعتماد کرتے ہیں، یعنی مسائل عقلیہ کودلائل سے ثابت کرتے ہیں اور یہ نام ارسطو کے طریقہ تعلیم کی طرف مشیر ہے، ارسطوا نیھننز کے اسٹیڈیم (Stadium) میں چلتے چلتے لکچردیا کرتا تھا، مسلمان فلاسفہ مثلاً فارابی اورابن سینانے اسی مکتب فکر کی پیروی کی ہے۔ شہرستانی نے اٹھارہ مسلمان فلاسفہ کے نام لکھے ہیں جنہوں نے مشائلیہ کی پیروی کی -~ (۲) انثراقیہ: فلسفہ یونان کا ایک مکتب فکر ہے، اس کا بانی افلاطون ہے، اس مکتب

فکر کی خصوصیت رہے ہے کہ وہ لوگ مسائل عقلیہ حل کرنے میں بھی باطن کی صفائی اورا شراق فکر کی خصوصیت رہے ہے کہ وہ لوگ مسائل عقلیہ حل کرنے میں بھی باطن کی صفائی اورا شراق نوری پر اعتماد کرتے ہیں اوراسی طرف اشارہ کرنے کے لئے ان کا نام اشراقیہ تجویز کیا گیا ہے،مسلمانوں میں سے شیخ مقتول شہاب الدین سہروردی نے اس مکتب فکر کی پیروی کی ہے۔

اس حکیم کے ہم عصرایک بڑے بزرگ ابو حفض عمر بن محمد سہروردی شافعی صاحب عوارف المعارف بھی تھے، ان سے امتیاز کرنے کے لئے لوگ اس حکیم کوشیخ مقنول کہنے لگے، سُہرورد ایران میں ایک مقام تھا، جواب نہیں ہے۔ (۳) مشکلمین: وہ علمائے اسلام ہیں جوعلم کلام میں بلند پایہ اور مہارت تامہ رکھتے

#### {132}

ہیں، جیسے امام غزالی اورامام رازی رحمہما اللہ تعالیٰ ،مسائل نظریہ میں ان کا بحث کا انداز وہی ہے جو حکمائے مشائیہ کا ہے، یعنی بیہ حضرات بھی غوروفکر اوراستدلال و بر ہان پر اعتماد کرتے ہیں۔ نوٹ: منگلمین سے مراد عام ہے خواہ وہ اہل حق ہوں یعنی اشاعرہ، ماترید بیہ

رف بیس کے مراد کی ہے وہ وہ رہ بیل کے مراد کی ہے۔ اورسلفیہ(غیر مقلدین نہیں) یا گمراہ فرقوں سے ان کا تعلق ہوجیسے معتز لہ ، خوارج ، شیعہ وغیرہ۔

(۳) **صوفیہ**:ریاضت ومجاہدہ کرنے والے مسلمان ہیں، جیسے شیخ اکبررحمۃ اللّٰدعلیہ، بیہ حضرات حل مسائل میں اشراقیہ کاانداز اختیار کرتے تھے، یعنی باطن کی صفائی اوردل کی نورانیت سے مسائل عقلیہ حل کرتے تھے۔

وجوداورموجودات

وجود (بستی) وہ چیز ہے جو کسی ماہیت سے مل جاتی ہے تو اس کو عدم کی تاریکی سے نکال کر جستی کی روشنی میں لے آتی ہے، وجودایک بدیہی چیز ہے، اس لئے اس کی حقیقی تعریف ممکن نہیں ہے، بس لفظی تعریف ہی کی جاسکتی ہے، کہا جا تا ہے: وُ حدَ مِن عَدَمٍ ( نیست سے ہست ہوا ) فہو مو حود، پس اسم مفعول کے معنی میں ہیں نہست ۔ پھر موجود کی تین تسمیں ہیں: موجود خارجی ، موجود دہنی اور موجود نفس الا مری۔ (1) موجود خارجی : وہ موجود ہے جس کا ہمارے ذہن سے باہر وجود ہو، چیسے عر، زید، آسان وز مین موجود ات خارجیہ ہیں، اس کا دوسرانا موجود عینی ہے۔ (۲) موجود وزینی : وہ موجود ہے جس کا ممارے ذہن سے باہر وجود ہو، چیسے عر، {133}

موجودة بخی تحقیق : وہ موجود ذہنی ہے جوذ ہن میں حقیقۂ موجود ہو، یعنی اس کا وجود ذہن کے فرض کرنے پر موقوف نہ ہو، جیسے چار کا جفت ، (جوڑا ، قابل تقسیم ) ہونا۔ موجود ذہنی فرضی : وہ موجود ذہنی ہے جس کو ذہن نے خلاف واقعہ فرض کر لیا ہو ، جیسے پانچ کا جفت ہونا کہ اگر اس کو سوچ لیا جائے تو ذہن میں اس کا وجود ہوجائے گا، مگر وہ خلاف واقعہ ہوگا، کیوں کہ پانچ دو برابر حصوں میں تقسیم نہیں ہو سکتے۔ (۳) موجود نفس الا مری: وہ موجود ہے جس کا وجود واقعی ہو یعنی کسی کے مانے پر موقوف نہ ہو، جیسے طلوع شمس اور وجود نہار کے در میان ملاز مت (ایک دو سرے کے ساتھ ہونا) ایک واقعی چیز ہے، خواہ کو کی اس کو مانے والا ہویا نہ ہواور خواہ کو کی مانے دو ہر حال ایک حقیقت ہے۔

معقولات اولى: وه چيزين بين جن كاخارج مين مصداق مو، جيسے انسان اور حيوان كانصور كيا جائر و وه معقول اول موں كے، كيوں كه خارج ميں ان كے مصاديق زيد ، عمر اور طحور فر ، گد صح ، گائے ، بيل وغير ه موجود بيں ۔ ( منطق ميں ان سے بحث نہيں كى جاتى ) معقولات ثانيہ: وه چيزيں بيں جن كا خارج ميں كوئى مصداق موجود نه مو ، جيسے انسان كىكى يا نوى مونے كا نصور كيا جائر تو پہلے ذہن ميں انسان كا نصور آئے گا ، پحر اس كى يا نوع مونے كا نصور كيا جائر تو پہلے ذہن ميں انسان كا نصور آئے گا ، پحر اس معتوولات ميں ہونے كا نصور كيا جائے تو پہلے ذہن ميں انسان كا نصور آئے گا ، پحر اس محل يا نوع مونے كا نصور آئے گا اور كليت ونوعيت كا خارج ميں كوئى مصداق موجود نه موجود موجود ميں موجود انسان رائس كے مي معقولات ثانيہ بيں ، منطق ميں انہيں سے بحث كى جاتى ہے ہوں محل اور موضوع : جو ہر كر كال كوكل اور ميولى كہتے ہيں اور عرض كر كال كو موضوع ، اور دونوں ميں فرق ہے ہے كہ جو ہر كاكل اپنے حال كا محتاج ، جسے ميولى صورت جسميہ كام كان جارت جو ہوں كال سے مستغنى ہوتا ہے، جسے سيا ہ وسفيد كير اعوارض سے

#### {134}

بے نیاز ہے۔ حال اور عرض بحل میں حلول کرنے والی چیز اگر جو ہر ہوتو اس کو حال اور عرض ہوتو اس کو عرض کہتے ہیں، مثلاً صورت جسمیہ حال سے اور کپڑ بے کی سفیدی اور سیا ہی عرض ہیں۔ غرض محل کا مقابل حال ہے اور موضوع کا مقابل عرض اور دونوں محل اور موضوع کے محتاج ہوتے ہیں؛ کیوں کہ حلول کے لئے احتیاج ضروری ہے،البتہ ک حال کامختاج ہوتا ہے، اورموضوع عرض كامختاج نهبيس ہوتا۔ مايعم الاجسام (طبيعيات كافن اول) جسم یا توفلکی ہوگا یا عضری اور جن احوال سے طبیعیات میں بحث کی جاتی ہے،ان کی تىن قىتمىي بىن: (1) و ه احوال جوجسم عضری اور جرم فلکی دونوں کو عام ہیں۔ (۲) وہ احوال جوجرم فلکی کے ساتھ خاص ہیں۔ (۳) وہ احوال جوجسم عنصری کے ساتھ خاص ہیں۔ پس حکمت طبیعیہ تین فنون پر شتمل ہوگی۔ فن اول میں ایسے احوال سے بحث کی جاتی ہے ،جو اجرام فلکیہ اوراجسام عضر بیہ دونوں كوشامل بين، اسفن كانام مايعم الاجسام ہے۔ فن دوم میں ایسے احوال سے بحث کی جاتی ہے، جوجرم فلکی کے ساتھ خاص ہیں، یہن فلکیات ہے۔ فن سوم میں ایسے احوال سے بحث کی جاتی ہے، جوجسم عنصری کے ساتھ خاص ہیں ، بیہ فن عضریات ہے۔ بُعد کے لغوی معنی ہیں: دوری، درازی اور فاصلہ، امتداد کے بھی تقریباً یہی معنیٰ ہیں،

{135}

اس کی جمع اُبعاد ہے۔ اوراصطلاح میں بعد کے دومعنی ہیں: (۱) طول، *عرض* اورعمق جن کوابعاد ثلاثة اور جهات ثلاث بھی کہتے ہیں، اور بُعد اس معنی کے اعتبار سے بالا تفاق ایک اعتباری یعنی وہمی اور خیالی چیز ہے، اس کا کوئی حقیقی وجود تہیں ہے۔ (۲) زمین آسان کے درمیان ہمیں جوکھلی فضا نظر آتی ہے، جس کوجسم بھرتا ہے، اسی طرح دوجسموں کے درمیان جوفاصلہ اور خلانظر آتا ہے، نیز خالی برتن میں جوخلامحسوس ہوتا ہے، جسے کوئی جسم بھرتا ہے، بیسب بُعد ہیں اور مجرد عن المادہ ہیں، بعد اس معنی کے اعتبار سے بھی متکلمین کے نز دیک ایک موہوم (خیالی ) چیز ہے اس کا کچھ حقیقی وجودنہیں ہے اور فلاسفہ کے نزدیک ایک واقعی چیز ہے محض خیالی امز ہیں ہے۔ جسم تعلیمی ، ہیولی ،صورت جسمیہ ،نوعیہ

جسم کی تعریف:مایسه کن أن یُفسرَضَ فِیُهِ اَبُعادُ ثلاثة مُتَقاطِعَة علی زَوایَا قسوائیہ جسم وہ چیز ہے جس میں اَبعادِ ثلاثة اس طرح فرض کر سکیں کہ ہر بعد سید ھے زاویہ پر دوسرے بُعد کو قطع کرنے والا ہو لیعنی بُعد طولانی کو بُعد عرضی نے قطع کیا ہواور بعد عرضی اور طولانی دونوں کو بُعد عُمَقی نے۔

پھرجسم اگرجو ہریعنی قائم بالذات ہوتو اس کوجسم طبیعی کہتے ہیں،اورا گرعرض ہوتو اس کو جسم تعلیمی کہتے ہیں۔ جسم طبیعی:وہ جو ہر ہے جو نتیوں جہتوں میں تقسیم کوقبول کرے،لیعنی اس میں حقیقةً

ابعاد ثلاثہ پائے جائیں،ہمیں جواجسام نظراتے ہیں،وہ سب اجسام طبیعیہ ہیں، پھر مطلق جسم

{136}

طبیعی فلاسفہ کے نز دیک ہیو لی اورصورت جسمیہ سے مرکب ہوتا ہے اور مقید (متعین )جسم طبیعی جیسےانسان ،گھوڑا ، بقر،غنم ،آگ ، یانی ،فلک وغیرہ ہیو لی ،صورت جسمیہ اورصورت نوعیہ نین جو ہری اجزاء سے مرکب ہوتا ہے، بیہ مشائلین کی رائے ہے۔ اورانثراقیین کے نز دیکے جسم طبیعی ایک جو ہر بسیط ہے، مرکب نہیں ، ان کے نز دیک جسم طبیعی صرف صورت جسمیہ کا نام ہے اور صورت بذات خود قائم ہے، وہ کسی مادہ اور ہیولی میں حلول کئے ہوئے نہیں ہے۔ اور متکلمین کے نزدیک جسم طبیعی جواہر فردہ یعنی اجزائے لایتجزی (Atoms) سے مرکب ہے، حکیم ذکی مُقر اطیس کی رائے بھی یہی ہے، ان کے نز دیک ہیو لی باطل ہے۔ جس**م تعلیمی** : وہ عرض ہے جو بذات خود نتیوں جہتوں میں تقسیم کوقبول کرے ،ہمیں جو اجسام نظراً نے ہیں وہجسم طبیعی اور جو ہر ہیں ،انہیں کے ساتھ اجسام تعلیمی قائم ہیں ؛ کیوں کیہ وہ عرض ہیں اورجسم تغلیمی ابعاد ثلاثہ کا مجموعہ ہے، یعنی اگر کوئی شخص طول ،عرض اور ممق کا تصور کرے توجوبات ذہن میں حاصل ہوگی وہی جسم تعلیمی ہے،مگر وہ قائم بالذہن نہیں ہے؛ بلکہ خارج میں جسم طبیعی کے ساتھ قائم ہے،اوراس جسم کا نام جسم تغلیمی اس لئے رکھا گیا ہے کہ علم تعلیمی یعنی علم ریاضی میں اسیجسم سے بحث کی جاتی ہے۔ ہیولی: (ہاء کے زبر کے ساتھ) یونانی زبان کا لفظ ہے، لغوی معنی اصل اور مادہ کے

یں، اوراصطلاح میں ہیو لی اجسام طبیعیہ کاوہ جو ہری جز ہے جواتصال ( ملنے ) اورانفصال (جداہونے ) کوقبول کرتا ہے،خوداس کی نہ کوئی خاص شکل ہوتی ہے نہ کوئی معین صورت ؛ البتہ وہ ہرشکل اورصورت کوقبول کرنے کی اپنے اندرصلاحیت رکھتا ہے، ہیو لی بذات خود نہ متصل ہے اور نہ منفصل ، نہ واحد ہے نہ کنیر ؛ البتہ وہ ان صفات میں سے ہرصفت کوقبول کرنے کی استعدادرکھتا ہے، اسی سے اللہ تعالیٰ نے عاکم مادی کے تمام اجزاءکو بنایا ہے، وہ جسم کے دونوں {137}

جوہری اجزاءیعنی صورت جسمیہ اور صورت نوعیہ کامحل ہے، ہیو لی کو مادہ بھی کہا جاتا ہے۔ صورت جسم یہ جسم طبیعی کاوہ جو ہری جزء ہے، جو فی نفسہ متصل داحد (جڑا ہوا) ہے اوروہ ابعاد ثلاثة متقاطعہ کو قبول کرتا ہے، یعنی اس میں کراس کرنے والے طول ،عرض اور عمق مانے جاسکتے ہیں، اجسام طبیعیہ پرنظر ڈالنے سے سرسری طور پرہمیں صورت جسمیہ ہی محسوس ہوتی ہے؛مگر درحقیقت نظرآ نے والی چیز صورت شخصیہ ہے۔ **صورت نوعیہ** جسم طبیعی میں ہیو لی اورصورت جسمیہ کےعلاوہ ایک جو ہری جزءاور بھی ہے،جس کی دجہ سےاجسام طبیعیہ نوع بہاو ع تقسیم ہوتے ہیں، یہی جو ہری جزءصورت نوعیہ ہے، جیسےجسم کے انواع حیوانات، نباتات اور جمادات پھر ہرایک کی انواع، پیرسب تقسیم صورت نوعیه کا کرشمہ ہے۔ مثال سے وضاحت: موجودات خارجیہ مثلاً ہم ، آپ، آسان ، زمین ، کوئی معین گھوڑا ان میں چارچیزیں ہوتی ہیں: مثلاً مادہ (Matter) جوہمیں محسوس ہوتا ہے، بیہ وہ جوہری جزء ہے جو اتصال (جوڑ) کو قبول کرتا ہے اور اگر کبھی انفصال ( توڑ) طاری ہوتو اس کو بھی قبول کرتا ہے، یہی جز ءہیولی کہلاتا ہے، جونظرنہیں آتا،صرف اس کے ہونے کاہمیں احساس ہوتا ہے۔ (۲)مطلق جسم کی صورت یعنی مخصوص صورت کالحاظ کئے بغیر مطلق جسم کی صورت (The First Sketch Of Pictur) يد جزء صورت جسميد كهلاتا ب، سرسرى طور پرہمیں اجسام طبیعیہ میں یہی جزءنظر آتا ہے؛ مگر حقیقت میں پہنچی غیر مرئی ہے،مثلاً تولیہ هجرموم لیا اور بھی اس کو کر ہبنایا ، کبھی مثلث ، کبھی مربع ، نوصُوَ رنوعیہ نوبدل رہی ہیں ، مگرصورت موميه بعينه باقى ب، اسى كوصورت جسمية سمجهنا جاسى -(۳) مذکورہ موجودات خارجیہ کی نوعی صورتیں یعنی وہ صورتیں جن کی دجہ سے ان

{138}

موجودات کی نوعیں منعین ہوئی ہیں، مثلاً پیانسان، پیفرس، پیآسان، پیز مین وغیرہ، جن کے ذ ربعه ده د دسری انواع سے متاز ہوئی ہیں ، بیصورنوعیہ ہیں ،سرسری نظر میں بیچھی دکھتی نظر آتی ہے، مگر حقیقت میں پیچھی غیر مرئی ہے۔ (۴) مذکوره موجودات کی مخصوص صورتیں مثلاً زید کی مخصوص صورت یعنی اس کا ناک نقشہ، رنگ روپ ، قد دقامت دغیرہ ، اسی طرح مخصوص گھوڑے کی مخصوص صورت پیصور شخصیہ ہیںاوریہی درحقیقت دکھتی ہیں۔ ہیولیصورت جسمیہ اورصورت نوعیہ کے احکام (۱) ہرجسم طبیعی دوجو ہری اجزاء سے مرکب ہوتا ہے، جن میں سے ایک دوسرے میں حلول کرتا ہے بحل ہیو لی ہے اور حال صورت جسمیہ۔ (۲) ہیولی کبھی بھی صورت جسمیہ کے بغیر نہیں ہوسکتا، البتہ عقلی طور پر دونوں کوجداجدا کر سکتے ہیں۔ (۳) ہیولی ہروقت کوئی بھی چیز بننے کے لئے تیارر ہتا ہے، جیسی صورت نوعیہ اس میں حلول کرےگی ویسی چیز وجود میں آ جائے گی۔ (۴) صورت جسمیہ بھی ہیو لی کے بغیرنہیں ہوسکتی؛ کیوں کہ وہ ہیو لی میں حلول کرنے والی چیز ہے،اس کی تکمیل کرنے والی ہے،اس سے مستقل کوئی چیز نہیں ہے۔ (۵) ہیولی پائے جانے میں اور باقی رہنے میں صورت جسمیہ کامختاج ہے اورصورت جسمیہ شکل اختیار کرنے میں ہیولی کی مختاج ہے، وہ ہیولی کے بغیر کوئی شکل اختیار نہیں کر سکتی۔ (۲)افلاک کا ہیولی،افلاک کی صورت جسمیہ،افلاک کی صورت نوعیہ،اجسام عضر بیہ کا ہیولی اوران کی صورت جسمیہ پیتمام فلاسفہ کے نز دیک ذات کے اعتبار سے حادث ہیں ، یعنی موجد کے جتاح ہیں ؛ مگرز مانہ کے اعتبار سے قدیم ہیں اور متکلمین کے مزدیک ساراجہاں

#### {139}

ذات اورز مانہ دونوں اعتباروں سےحادث ( نوپید ) ہے۔ جزلا يتجزى جسم طبيعي كاوہ جوہری جزء ہے جس كی طرف اشارہ حسبہ كيا جاسكتا ہے اوروہ سی طرح بھی قابل تقسیم نہیں ہے، نہ کاٹ کراس کو قسیم کیا جاسکتا ہے، نہ تو ڑ کر، نہ وہم کی مدد سے اس کوشیم کیا جاسکتا ہے، نہ عقل کے ذریعہ جزءلا یتجزی کوجو ہر فرد، نقطہ جو ہر بیاور جز ء غیر منقسم بھی کہتے ہیں، منگلمین کے نز دیک بیہ جز ثابت ہے اورجسم طبیعی اجزائے غیر منقسمہ سے مرکب ہے اور فلاسفہ اس کو باطل کہتے ہیں ، ان کے نز دیکے جسم طبیعی ہیو لی اور صورت جسمیہ سے مرکب ہے البتہ حکیم ذی مقراطیس اجزائے غیر منقسمہ کا قائل ہے، جزء لایتجزی کوانگریزی میں ایٹم (Atom) کہتے ہیں ، یعنی وہ چھوٹا ذرہ جو کسی بھی طرح تقسیم نہ کیا حاسكتا ہو۔ جوہر،عرض اور حلول جوہر: وہ ممکن ہے جول کے بغیر موجود ہو سکے، یعنی وہ سی ایسے ک کامختاج نہ ہو، جواس کوموجود کرے، جیسے کپڑا، کتاب قلم وغیرہ بے شار چیزیں اسی شان کی ہیں، اس لئے بیسب جواہر ہیں،اورجو ہر بذات خود متمکن ہوتا ہے، یعنی وہ اپنے تُخَبَّرُ میں کسی کے تابع نہیں ہوتا۔ پھرجو ہر کی دوشتمیں ہیں:مادی اور غیر مادی (روحانی)۔ جوہر مادی: (جوہر غیر مفارق عن المادة ) وہ جوہر ہے جو مادی ہو، بیتین ہیں: ہیولی، صورت جسميه اورجسم طبيعي \_ (صورت نوعيه ) **جو ہرغیر مادی**( جو ہر مفارق<sup>ع</sup>ن المادۃ ) وہ جو ہر ہے جو غیر مادی ہو، یہ دو ہیں <sup>بف</sup>س اورعقل <sup>ن</sup>فس غیر مادی جو ہر ہے اس کاجسم سے تدبیر اور تصرف کاتعلق ہوتا ہے ، یعنی وہ جسم کو پروان چڑھاتا ہے، اس کو گلنے سرخ نے سے اور بگر نے سے محفوظ رکھتا ہے اور وہ جسم میں اپنے آرڈ رنافذ کرتا ہے، اور عقل بھی غیر مادی جو ہر ہے، اس کاجسم سے تدبیر وانتظام

{140}

کاتعلق نہیں ہوتا، بلکہ تا نیر کاتعلق ہوتا ہے، یعنی عقل صرف جسم پر اثر انداز ہوتی ہے۔ عرض : وہ ممکن ہے جو کسی کحل میں پایا جائے ، یعنی وہ پائے جانے میں ، باقی رہنے میں اور شمکن ہونے میں کسی ایسے کل کامختاج ہو، جو اس کو سہارا دے، عرض بذات خود اشارہ حسیہ کے قابل نہیں ہوتا ، البتہ بالعرض ( منبعاً ) اس کی طرف اشارہ کیا جا سکتا ہے، جیسے کپڑے کی سیابی اور سفیدی اسی شان کی چیزیں ہیں کہ وہ نہ تو کپڑے کے بغیر پائی جا سکتی ہیں ، نہ باقی رہے سکتی ہیں ، نہ تحیز ہو سکتی ہیں ، نہ ان کی طرف اشارہ کیا جا سکتی ہیں ، نہ باقی رہ میں مشار الیہ بن سکتی ہیں ، اسی لئے بیا عراض ہیں۔

حلول: (پہلے دو حرفوں کے پیش کے ساتھ ) حَلَّ یَے حُلُّ (حاکے پیش کے ساتھ ) کامصدر ہے، جس کے لغوی معنی ہیں: ایک چیز کا دوسری چیز میں اتر نا۔

حلول کی تعریف: متأخرین حکماء کی پسندیدہ تعریف میہ ہے کہ حلول ایک چیز کا دوسری چیز کے ساتھ وہ خصوصی تعلق ہے جس کی بناء پر مختص کا صفت بنا اور مختص بہ کا موصوف بنتا صحیح ہو، مثلاً سفیدی کا جسم سے ایک خصوصی تعلق ہے، جس کی بناء پر سفیدی کی صفت بنا نا اور جسم کوموصوف بنا نا اور 'سفید جسم'' کہنا درست ہے۔

(فائدہ) اصطلاح میں صفت بننے والی چیز کو حال اور موصوف بننے والی چیز کو کل کہتے ہیں، پھر محل اگر پائے جانے میں حال کامختاج ہوتو اس کو کل اور ہیو لی کہتے ہیں، اور حال کو حال جو ہری اور صورت جسمیہ کہتے ہیں، اور اگر محل پائے جانے میں حال کامختاج نہ ہوتو اس کو موضوع اور حال کو عرض کہتے ہیں۔

**حلول کی شمیں** : پھر حلول کی دوشتمیں ہیں : حلول سَرَ یا نی اور حلول طَرَ یا نی۔

حلول سریانی: بیر ہے کہ حال محل کے ہر ہر جزء میں سرایت کئے ہوئے ہو، سرایت کرنے والے جزء کوحال (ساری) اورجس جزء میں سرایت کئے ہوئے ہے اس کوکل

### {141}

(مُسْرِيٰ) کہتے ہیں، جیسے سفیدی کا کپڑے میں اور عرق گلاب کا گلاب کے پھول میں حلول سَر پانی ہے، یہی بات اس طرح بھی کہی جاسکتی ہے کہ حلول سَرَ پانی دو چیزوں کا اس طرح ایک ہوجانا ہے کہ جواشارہ ایک کی طرف کیا جائے وہی اشارہ بعینہ دوسری چیز کی طرف بھی ہو، مثال مذکور میں جواشارہ کپڑے اور گلاب کے پھول کی طرف کریں گے، وہی اشارہ اس کی سفیدی اور عرق گلاب کی طرف بھی ہوگا، اسی طرح اس کا برعکس ہے کہ سفیدی اور عرق گلاب کی طرف جواشارہ کیا جائے گاوہی کیڑ ااور گلاب کے پھول کی طرف بھی ہوگا۔ حلول طُرّ مانی: بیرے کہ دوچیز وں میں سے ایک چیز دوسری کے لئے ظرف (برتن) ہو، جیسے سراحی میں یانی کا حلول اور خط میں نقطہ کا حلول طریانی ہے۔ آن: زمانہ کے اجزاء کے درمیان حد فاصل جزء کا نام ہے، یعنی آن زمانہ کا وہ نا قابل تفسیم جزء ہے جوز مانہ کے اجزاء ماضی اور ستقبل کے درمیان واقع ہوتا ہے، جسے زمانہ حاضر کہتے ہے، آن کی جمع آنات آتی ہے۔ **ابد**: جانب مستقبل میں غیرمتنا ہی زمانہ ہےاور کبھی *عرص*ۂ دراز کے معنی میں بھی آتا ہے۔ ابدی: جوبھی معدوم نہ ہویعنی ستقبل میں اس کا وجود سلسل چلتا رہے۔ ازل: جانب ماضی میں غیر متنا ہی زمانہ ہے۔ ازلى: جو،ىمىشە سے،بوليىنى دەنىيىت سے،ست نە،بوا،بوبلكەدە،ىمىشە سےموجود،بو۔ د ہر: نہایت طول وطویل زمانہ ہے اور مطلق زمانہ کے معنی میں بھی مستعمل ہوتا ہے، جيس حديث: لاتسبوا الدهر. (زمانه كوبرامت كهو) سرمد: وه زمانه جس کی نهابتداء ، ونهانتهایعنی ازل اورابد کا مجموعه۔ عضريات عضریات: وہ حالات جوخاص عناصرار بعہ سے متعلق ہیں۔

{142}

عضر عربی زبان کالفظ ہے اور اس کے لغوی معنی ہیں اصل ، یونانی زبان کالفظ أُسْطُقُسٌ اس كامترادف باوراصطلاح مي عضراس بسيط (غير مركب) اصل كو كہتے ہيں جس سےتمام مرکبات ترکیب یاتے ہیں۔ عناصرار بعه: آگ، ہوا، یانی ،ٹی ہیں، ان کوارکان اوراصول کون دفساد بھی کہتے ہیں، قدیم حکماء نے استفراء سے صرف یہی جارعنا صر (اصول مرکبات) دریافت کئے تھے، ان کے نز دیک بیرچاروں عناصر بسیط ہیں اور موالید ثلاثة انہی سے مرکب ہیں۔ **موالید ثلاثہ**: معد نیات ، نبا تات اور حیوانات ہیں ، موالید ، مولود کی جمع ہے ، چوں کہ مذکورہ نتیوں چیزیں عناصرار بعہ سے پیدا ہوتی ہیں،اس لئے ان کوموالید کہاجا تاہے۔ اورجد بدسائنس کے ماہرین کے نزدیک یانی ، ہوااور مٹی مرکبات ہیں، یانی آئسیجن اور ہائیڈروجن کے اشتراک سے بناہے، ہوائے بڑے اجزاء بھی دوہیں،(۱) ٹائٹروجن ۸ *فیصد*(۲) آ<sup>سیج</sup>ن ۲۱ فیصد اور باقی ایک فیصد میں کاربن ڈائی اکسائڈ،آبی بخارات ،خاکی ذرات اوراوزون گیس ہیں، اورز مین کا بیرونی خول تقریباً ۹۳ عناصر کے ذرات کا مجموعہ ہے اور اندرونی حصہ میں بھاری دھانتیں (لوہاوغیرہ) شدت حرارت کی دجہ سے مائع شکل میں ہیں،اور آگ کا کوئی عضرنہیں ہے؛ بلکہ ایک طاقت کا نام ہے جس کا حامل مادہ ہوتا ہے۔ جدید سائنس کے ماہرین کے نزدیک کل عناصر جواس وقت تک دریافت ہو چکے ہیں،ان کی تعدادہ ۱۰ ہیں، چند عناصر کے نام یہ ہیں: ہائیڈ روجن ،سونا، تانبا،نکل ،لوہا،ریڈیم ،سیسہ، یارہ وغیرہ، ماہرین کی رائے بیر ہے کہ عناصر کی طبعی تعداد ۲۰ اہے، جن میں سے ۱۰۵ دریافت ہو چکے ہیں اور باقی کی تفتیش جاری ہے۔(ماخوذ از فلکیات جدیدہ) مع**د نیات**: وه مرکبات <sub>ت</sub>ین <sup>ج</sup>ن میں احساس اورنشو دنمانہیں ہوتا ،معد نیات معدِ ن

{143} کی جمع ہے،جس کے عنی ہیں کان جس سے دھا تیں نکلتی ہیں۔ **نباتات:**وہ مرکبات ہیں جن میں نشوونما ہوتا ہے مگر احساس اورارادہ نہیں ہوتا ، نباتات بینبات کی جمع ہے، جس کے معنی میں سنری۔ ح**یوانات**: وہ اجسام ہیں جو بڑھنے والے، احساس کرنے والے اور بالا را دہ حرکت کرنے والے ہیں۔ عناصرار بعهكاكون وفساد عناصرار بعہ:اتحاد ہیولی کی دجہ سے ایک دوسرے کی صورت نوعیہ میں بدلتے رہتے ہیں، اس تبدیلی کوکون وفساداورا نقلاب کہاجا تاہےاور کیفیات کے بدل جانے کواستحالہ کہتے ہیں۔ انسان کے خصوصی احوال انسان بھی اگر چہاز قبیل حیوانات ہے؛مگر ہیرے ہیرے میں بڑا تفاوت ہوتا ہے، اللد تعالیٰ نے اس کوانثرف المخلوقات ہونے کا تاج پہنایا ہے، اوراس کونتین خصوصی نعمتوں سے سرفراز فرمایا ہے، (۱) حواس خمسہ باطنہ (۲) عقل انسانی (۳) نفس انسانی ، تفصیل درج ذیل ہے۔بعض لوگ حواس باطنہ کاا نکار کرتے ہیں،اورعقل انسانی کواورنفس انسانی کوایک مانتے ہیں۔ (۱) حواس باطبه بھی یا نچ ہیں جس مشترک، خیال، وہم، حافظہ اور متصرفہ۔ حس مشترک: بی قوت د ماغ کے بطون سہ گانہ میں سیطن اول کے ابتدائی حصہ میں ودیعت کی گئی ہے،جس کا کام حواس خلاہرہ کی حاصل کی ہوئی صورتوں کو قبول کرنا ہے،اوراسی وجہ سے اس کا نام حس مشترک رکھا گیا ہے، گویا حواس بنج گانہ ظاہرہ کامشترک حاسہ ہے اورحواس خمسہ خلاہرہ اس کے جاسوس ہیں، جو مادیات کی صورتوں کولا لاکراس کے سامنے پیش کرتے ہیں اور بیان کوفوراً اپنے خزانۂ خیال میں جمع کر لیتا ہے۔ خیال: یہ قوت د ماغ کے بطن اول کے پچھلے حصبہ میں ودیعت کی گئی ہے، جس کا کام

#### {144}

حس مشترک کی صورتوں کومحفوظ رکھنا ہے، گویا بیچس مشترک کاخرا انہ ہے۔ اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ حس مشترک کاادراک حواس ظاہرہ کے محسوسات تک محدودر ہتاہے،اور جب محسوسات حواس ظاہرہ کے سامنے سے غائب ہوجاتے ہیں،توان کی صورتیں حس مشترک اپنے خزانہ میں جمع کر لیتا ہے؛ تا کہ بوقت ضرورت کا م آئیں۔ وہم: بیقوت اگر چہ سارے د ماغ سے تعلق رکھتی ہے، مگراس کا زیادہ تعلق د ماغ کے در میانی بطن کے حصبہ آخر سے ہے، اس قوت کا کام محسوس چیزوں کی ان معنوی باتوں کا دراک کرنا ہے جو اس خاہرہ سے حاصل نہیں ہوسکتیں ، جیسے بچہ معطوف علیہ یعنی قابل رغبت دمحبت ہے،اور شیر بھڑیا قابل نفرت دخوف ہے۔ حافظہ: یہ توت د ماغ کے بطن اخیر کے اگلے حصے میں ودیعت کی گئی ہے،اس کا کام پیر ہے کہ قوت واہمہ جن معانی کاادراک کرلیتی ہے، بیقوت ان مدرکات کی حفاظت کرتی ہے، گویا که بیټوت داہمہ کے مدرکات کاخزانہ ہے۔ (نوٹ)عرف عام میں حافظہ طلق قوت یا دداشت کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے۔ متصرفہ: بیټوت د ماغ کے درمیانی بطن کے ابتدائی حصہ میں ودیعت کی گئی ہے، اس کا کام بیہ ہے کہ حواس ظاہرہ اور باطنہ کے دونوں خزانوں ( خیال وحافظہ ) میں جوصور تیں جمع ہیں، یہ پنوت ان میں سے بعض کو بعض کے ساتھ جوڑتی ہے اور بعض کو بعض سے تو ڑتی ہے اور اس طرح تصرف کر کے نئے نئے فارمولے بناتی رہتی ہے۔ (فائدہ) قوت متصرفہ کو جبعقل اپنے معلومات میں استعبال کرتی ہے تو اس کوقوت مفکرہ کہتے ہیںاور جب قوت واہمہاستعال کرتی ہےتواس کوقوت مُخْیلَہ کہتے ہیں۔ عقل کی تعریف عقل انسانی کے بارے میں عقلاء میں بڑااختلاف ہے کہ عقل اورنفس ناطقہ ایک چیز ہیں یاالگ الگ؟ایک رائے بیر ہے کہ دونوں ایک ہیں ،گرعرف اورلغت میں دونوں {145}

میں فرق کرتے ہیں، اس لئے دوسری رائے رہے ہے کہ دونوں چیزیں علیحدہ علیحدہ ہیں۔ مبادی الفلسفہ میں ریتعریف کی گئی ہے: قوۃ غریزۃ للنفس، بھا تتمکن من ادراك الے مقابل الحقائف ناطقہ کی وہ فطری قوت ہے، جس کے ذریعے نفس ناطقہ میں حقائق کاادراک کرنے کی قدرت پیدا ہوتی ہے۔

تشریح: قوت غریز بیہ فطری قوت کو کہتے ہیں ،غریزہ کے لغوی معنی ہیں طبیعت اورعادت، اور اصطلاحی معنی ہیں؛ نشاط نفسی کی کوئی بھی شکل اوروہ خاص طرز عمل جس کامدار فطرت اور نسلی وراثت پر ہو، اس تعریف میں عقل اور نفس ناطقہ کو متحد بالذات متغائر، بالاعتبار مانا گیا ہے۔

نفس انسانی: وہ ہے جس کی وجہ سے جسم انسانی کوزندگی نصیب ہوتی ہے اور جس کے ذریعہ کلیات اور جزئیات مجر دہ (غیر مادیہ ) کا ادراک کیا جاتا ہے اوراس کوفنس ناطقہ اور روح بھی کہتے ہیں۔

تشریح: جب مرکب تام میں صلاحیت پیدا ہوتی ہے تو میدا فیاض اس پر فنس انسانی کا فیضان کرتی ہے، جس سے انسان زندہ ہوجا تا ہے، یفس ایک ایسی قوت ادرا کیہ سے ممتاز کیا گیا ہے، جس سے وہ کلمات اور جزئیات مجر دہ کا ادراک کر لیتا ہے، یوقت عقل کہلاتی ہے اور یفس انسانی ، روح اور فنس ناطقہ کہلاتا ہے، ناطق کے معنی ہیں معقولات کا ادراک کرنے والا، یہی معنی حیوان ناطق میں ہے، نطق خاہری مراد نہیں ہے۔ ( دستور: ۲۰/۲۵۹ ) مرا تب فنس ناطقہ مرا تب فنس ناطقہ عقل بالفعل اور عقل مطلق ( کامل )۔ (1) عقل ہیولانی: یفس ناطقہ کی وہ حالت ہے جو پیدائش کے ابتدائی لمحہ میں اس کو حاصل ہوتی ہے، اس وقت عقل مثل سادہ لوح کے ہوتی ہے، نہ اس پر بد یہیات کا کوئی

#### {146}

<sup>نق</sup>ش ہوتاہے، نہ نظریات کا ؛البتہ ہر*طرح کے مع*قولات کو**قبول کرنے کی اس میں استعداد** ہوتی ہے، جیسے ہیو لی میں ہرصورت کو قبول کرنے کی استعداد ہوتی ہے، مگر بالفعل ہر شم کے معقولات سےخالی ہوتی ہے۔ (۲) عقل بالملکہ: بیٹس ناطقہ کی وہ حالت ہے جو پیدائش کے پچھ عرصہ بعداس کو حاصل ہوتی ہے،اس وقت لعض محسوسات کی مدد سے معقولات بدیہ یہ بالفعل عقل کو حاصل ہوجاتے ہیں، بچہ ماں کو پہچانے لگتا ہےاورنظریات کی قریبی استعداد پیدا ہوجاتی ہے۔ (۳) عقل بالفعل: اس مرتبه میں معقولات بدیہ یہ اورنظریہ دونوں نفس ناطقہ کو بالفعل حاصل ہوجاتے ہیں ،مگر ذہول کی وجہ سے شخص نہیں رہتے۔ ( <sup>م</sup> ) **عقل مطلق**: ( کامل ) بی<sup>ف</sup>س ناطقہ کی اس حالت کا نام ہے، جس میں اس کی قوت عا قلہ انتہائی کمال کو پنچ جاتی ہے، اس وقت ہوشم کے معقولات حاصل ہونے کے ساتھ ہر دفت مشحضر بھی رہتے ہیں۔ الهميات واجب: وہ ہستی ہے جس کاعدم ممتنع ہو، لیعنی وجود ضروری ہو، وجوب مصدر ہے وَجَبَ يَجبُ كا،جس كَمعنى بين: ثابت مونا، لازم مونا، واجب اسم فاعل تجمعنى ثابت *ہے، واجب الوجود یعنی ثابت الوجود، لا زم الوجود۔* چرواجب کی دوشمیں ہیں: واجب لذا نډاور واجب لغیر ہ۔ (۱) **واجب لذان**ة: وه<sup>ہس</sup>تی ہے جس کا وجود ذاتی ہو یعنی وہ اپنے وجود میں غیر کامختاج نہ ہواورایسی،ستی صرف اللد تعالیٰ کی ہے۔ (۲) **واجب لغیر ہ**:وہ ہستی ہے جس کواللہ تعالیٰ کی طرف سے وجود ملا ہو،ادر وہ کبھی معددم نہ ہو، جیسے قول عشرہ وغیرہ ، فلاسفہ کے خیال کے مطابق واجب لغیر ہ ہیں اور تعلیمات اسلامی کی روسےکوئی چیز واجب فغیر ہنہیں ہے۔

{147}

الانتتابات المفيد وكسات اصول

حكمت كى تعريف واقسام حکمت جس کوفلسفہ کہتے ہیں ایک ایساعام مفہوم ہے جس سے کوئی علم خارج نہیں اور اسی میں شریعت بھی داخل ہے اور اسی تعلق کے سبب اس جگہ حکمت سے بحث کی جارہی ہے۔ دجہ بیر سے کہ حکمت نام سے عقائد موجودہ کے علم کا جو مطابق واقع ہواس حیثیت سے کہ اس سے فس کوکوئی کمال معتد بہ بھی حاصل ہواور جتنے علوم ہیں سب میں کسی نہ کسی حقیقت ہی کے احکام مذکور ہوتے ہیں ،غرض اس حکمت کی ہتقسیم اوّ لی دوشم ہیں؛ کیوں کہ جن موجودات سے بحث کی جاتی ہے یا تو وہ ایسے افعال داعمال ہیں جن کا وجود ہماری قدرت داختیار میں ہے یا ایسے موجودات ہیں جن کا وجود ہمارے اختیار میں نہیں ۔قشم اول کے احوال جاننے کا نام حکمت عملیہ ہے اور شم ثانی کے احوال جاننے کا نام حکمتِ نظریہ ہے اور ان دو قسموں میں سے ہوشم کی تین تین شمیں ہیں: کیوں کہ حکمتِ عملیۃ یا توایک شخص کے مصالح کاعلم ہے اس کو تہذیب اخلاق کہتے ہیں ، یا ایک ایسی جماعت کے مصالح کاعلم ہے جوا یک گھر میں رہتے ہیں،اس کو تدبیرالمنز ل کہتے ہیں، یا ایک ایسی جماعت کے مصالح کاعلم ہے جوایک شہریا ایک ملک میں رہتے ہیں،اس کو سیاست مدینہ کہتے ہیں۔ یہ تین قشمیں حکمت عملیہ کی ہوئیں اور حکمت نظریہ یا تو ایسی اشیاء کے احوال کاعلم ہے جو اصلاً مادہ کی مختاج نہیں؛ نہ وجود خارجی میں، نہ وجود ذہنی میں، اس کوعلم الہٰی کہتے ہیں، یا ایسی اشیاء کے احوال کاعلم ہے جو وجود خارجی میں تو محتاج الی المادہ ہیں مگر وجود ذہنی میں نہیں اس کوعلم ریاضی کہتے ہیں ، یا ایسی اشیاء کے احوال کاعلم ہے جو وجود ذہنی اور خارجی دونوں میں مختاج الی المادہ ہیں اس کوعلم طبعی کہتے ہیں {148}

، بیرتین قشمیں حکمت نظریہ کی ہیں۔ پس حکمت کی گل بیہ چیوشم ہوئیں: (۱) تہذیب اخلاق (۲) تدبیرمنزل (۳) سیاست مدنیه (۴)علم الہی (۵)علم ریاضی (۲)علم طبعی۔ ادرگوافسام الافسام ادر بھی بہت ہیں مگر اصول افسام انہی میں منحصر ہیں ۔اب جاننا چاہیے کہ شریعت کا مقصد اصلی ادائے حقوق خالق اورادائے حقوق خلق کو ذریعہ رضائے حق بنانے کی تعلیم ہے گومصالح دینو پہ بھی اُن پر مرتب ہیں اور جہاں خلاف مصلحت دینو پہ معلوم ہوتا ہے یا تو وہاں مصلحت جمہوری کو صلحتِ شخصیہ پر مقدم کیا ہے، یا اس مصلحت سے زیادہ اس میں روحانی مصرت بھی اس کو دفع کیا ہے، سہر حال اصل مقصود یہی رضائے حق ہے۔اور ریاضی کوا دائے حقوق خالق پاخلق میں کوئی دخل نہیں اس لئے شریعت نے بطور مقصودیت کے اس سے کچھ بحث نہیں گی، اگر کہیں طبیعیات وغیرہ کا کوئی مسّلہ آگیا ہے تو بطورآ لیت واستدلال على بعض مسائل الالهي كے جسكامقصود ہونا عنقريب مذكور ہوگا، چنانچہ اس كے ساتھ كاياتٍ لإوُلِي الالبَاب وغيره فرمانااس كى دليل ہے۔اب ايك شم تو حكمت نظر بيركى لغين علم الہی اور حکمتِ عملیہ جمیع اقسامہاباقی رہ گئیں چوں کہان سب کو مقصد مذکوریعنی ادائے حقوق میں دخل ہے، اس لئے ان سب سے کافی بحث کی ہے، چنانچہ حکمت عملیہ کے مباحث کے کمال میں تو خود متبعین فلاسفہ نے بھی اعتراف کرلیا ہے اورعلم الہٰی کے مباحث میں بھی دلائل کے موازنہ کرنے سے حکماء کواسی اعتراف کی طرف مضطر ہونا پڑتا ہے۔ پس مجوث عنہ فی الشريعة ايك توعلم الهي ہواجس كےفروع ميں سےمباحث وحي ونبوۃ واحوال معاد بھي ہيں اس کا نام علم عقائد ہے،اور دوسرامجو ث عنہ حکمتِ عملیہ ہوئی جس کےاقسام واردہ فی الشرع یہ ېي عبادات ،معاملات ،معاشرات اوراخلاق ، بياقسام مشهورقسموں تهذيب اخلاق ،تدبير منزل وسیاستِ مدنیہ سے متغائر نہیں بلکہ باہم دگر متداخل ہیں جوادنی تامل سے معلوم ہوسکتا ہے،غرض علوم شرعیہ یانچ ہوئے : جاروں پیاقسام ؛ عبادات ،معاملات ،معاشرات واخلاق

{149}

۔اور عقائد ۔ مجھ کوان اجزائے پنجگا نہ میں سب پر بحث مقصود نہیں بلکہ ان میں سے محض ان امور برجن برتعلیم یا فتوں کو کسی وجہ سے شبہہ ہو گیا ہے اور وہ شبہات چوں کہ اعتقادی ہیں اس معنی کر سب مباحث سے مقصود جز ءِ اعتقادی ہی پر کلام تھیرا اور ہر چند کہ مقتضا تر تدیب کا یہ تقا کہ اول ایک قسم کے تمام ایسے مسائل سے فارغ ہو کر دوسری قسم کو شروع کیا جاتا گر تطر یہ وتجد ید نشاط مخاطبین نے لیے مختلط طور پر کلام کرنا زیادہ مناسب معلوم ہوا چنا نچا ان گر تطر یہ آ گے اسی طور پر اپنے معروضات پیش کروں گا ، اور ان معروضات کا لقب انترا ہات جو یز کرتا ہوں اور یہی تنہ بہات مقاصد ہیں اس مجموعہ کے ۔ اور ان مقاصد سے پہلے کچھ قواعد کی اور ان مقاصد کے ساتھ اصول موضوعہ کی نسبت رکھتے ہیں ) تقریر کی جاتی ہے اور مقاصد کو خلف مقامات پر ان قواعد کا حوالہ دیا جا و ے گا تا کہ تفہیم وتسلیم میں سہولت و معونت ہو، اللہ تعالی مد فرمائے فقط ۔ اشرف علی عفی عنہ، مقام تھا تہ تون جلیم میں سہولت و معونت ہو،

عوام وخواص، ماہرین سائنس وفلسفہ سب زبان وقلم سے اس کابہ بائگ دہل اعلان واقر ارکرتے رہتے ہیں کہانسان کی فکروفہم وتحقیق وعلم سب محدود وناقص اور خطا پذیر ہیں، اور ہرعلم وفن میں دن رات اس کا تجربہ ہوتا رہتا ہے کہ بڑے بڑے یگانہ روزگار ماہرین کی مسلّم سے مسلّم تحقیقات ردہوتی رہتی اور ان میں غلطیاں نکلتی رہتی ہیں، اورکسی علم وفن کا کوئی بھی مسلہ دنظر بیا بیانہیں ہوسکتا جس کی ابدی صدافت کا کوئی ہوشمند دعویٰ کر سکے۔

اس کے باوجود آدمی کا بی<sup>جہ</sup>ل مرکب کیسی سنم ظریفی ہے کہ جوبات اپنی سمجھ میں نہ آئے یاکسی رائح و مقبول عام خیال کے خلاف معلوم ہوتی ہو، اس کو غلط اور باطل سمجھنے لگتا ہے، حالانکہ جب طبعی وتجربی علوم تک میں ہماری فہم و تحقیق ابدی صدافت کا معیار نہیں تو مابعد الطبعی یادینی وغیبی علوم میں ہماری سمجھ ابدی حق وباطل کی کسوٹی کیسے بن سکتی ہے، اس لیے سب سے پہلا اصول موضوعہ یہی قرار دیا گیا کہ: {150}

پہلااصول موضوعہ: دو کسی چیز کا سمجھ میں نہ آنا اس سے باطل ہونے کی دلیل نہیں' جس کی شرح ہیہ ہے کہ:'' باطل ہونے کی حقیقت ہیہ ہے کہ دلیل سے اس کا نہ ہونا سمجھ میں آجائے ، مثلاً کسی دیہاتی نے جس کوریل دیکھنے کا اتفاق نہیں ہوا، یہ سنا کہ ریل بدون کسی جانور کے گھییٹے خود بخو دچلتی ہے، تو وہ تعجب سے کہے گا کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے! لیکن اس کے ساتھ ہی وہ اس پر قادر نہیں کہ اس کی نفی پر دلیل قائم کر سکے، کیونکہ اس کے پاس خود اس کا کوئی شروت نہیں کہ بجر جانور کے گھیٹنے کے گاڑی کی حرکت کا کوئی اور سب نہیں ہو سکتا، اس کو <sup>2</sup> سب شوت نہیں کہ بجر جانور کے گھیٹنے نے گاڑی کی حرکت کا کوئی اور سب نہیں ہو سکتا، اس کو <sup>2</sup> سب اور راوی کی تمذیب کرنے لگے تو عقلاً اس کو بے وقوف سمجھیں گے کہ تیری سمجھ میں نہ آنے اور راور کی تخص حکمات ہے بچھ میں نہ آنے کی۔ اور اگر کوئی شخص حکمات ہے میں ہوکر دہلی اترا اور ایک شخص نے اس کے

روبروبیان کیا کہ بیگاڑی آج کلکتہ سے دہلی تک ایک گھنٹہ میں آئی ، نووہ مسافر اس کی تکذیب کرے گا اور اس کے پاس اس کی نفی (یا تکذیب) کی دلیل موجود ہے جوخود اپنا مشاہدہ اور سودوسوآ دمی جواس گاڑی سے اترے ہیں ان کی شہادت ہے، بیہ مثال اس کی ہے کہ اس کا نہ ہونا سمجھ میں آ جائے۔

اسی طرح اگر اس نے سنا کہ قیامت کے روز بل صراط پر چلنا ہوگا، جو بال سے باریک ہوگا، چونکہ ایسا دافتہ بھی دیکھانہیں، اس لیے یہ یعجب ہونا کہ ایسا کیوں کر ہوگا تعجب نہ ہوگا،لیکن ظاہر ہے کہ اس کی نفی پر عقل کے پاس کوئی دلیل نہیں، کیونکہ سرسری نظر میں دلیل اگر ہوسکتی ہے تو بیہ کہ قدم اتنا چوڑ ااور قدم رکھنے کی چیز اتن کم چوڑی ، تو اس پر پاؤں ٹکنا اور چلنا ممکن نہیں ، لیکن خود اسی کا کوئی شروت نہیں کہ مسافت کی وسعت قدم سے زیادہ ہونا ضروری {151}

ہے، بہاور بات ہے کہ عادت یوں ہی دیکھی گئی ،اس کے خلاف نہ دیکھا ہو، یادیکھا ہو قارا تنا تفاوت نہ دیکھا ہو، جیسے بعض کورسی پر چلتے دیکھا ہے، مگراس میں کیا محال ہے کہ وہاں عادت بدل جائے۔ ' نیفرق ہے مجھ میں نہآنے اور باطل ہونے میں' دوسراابهم اصول موضوعه:-· · عقلاً ممكن امركى فتى دليل سے تائيد ہوتواس كوما ننا ضرورى ہے · د دسرااہم اصول موضوعہ بیہ ہے کہ:''جوا مرعقلاممکن ہوا ورضح دلیل نعلی اس کے وقوع کو بتلاتی ہو،اس کا قائل ہونا ضروری ہے،اسی طرح اگر دلیل نعلی اس کے عدم وقوع کو بتلا دیتو عدم وقوع کا قائل ہونا ضروری ہے۔' اس کی شرح ہونے: ''واقعات تین قشم کے ہوتے ہیں،ایک:جن کے ہونے کوعقل ضروری ولازم بتلا دے،مثلا ایک آ دھاہے دوکا ، پیامرایسا لازم الوقوع ہے کہ ایک یا دو کی حقیقت جاننے کے بعد عقل اس کے خلاف کو یقیناً غلط بخھتی ہے،اس کو واجب کہتے ہیں۔دوسری قشم: جن کے نہ ہونے کوعقل ضروری ولازم بتلادے ،مثلاایک مساوی ہے دوکا ، بیرامرایسالازم النفی ہے کہ عقل اس کو یقیناً غلط بھتی ہے، اس کو متنع اور محال کہتے ہیں، تیسری قشم وہ ہےجن کے نہ وجود کوعقل لازم بتلا وے اور نہ فی کوضر وری شمجھے، بلکہ دونوں شقوں کو متل قرار دے،اور ہونے نہ ہونے کا حکم کرنے کے لیے سی دلیل نعلی پرنظر کرے'' مثلابیکہنا کہ فلاں شہر کا رقبہ فلاں شہر سے زائد ہے، بیرزائد ہونا ایسا امرہے کہ بل جانچ کرنے پاجانچ کرنے والوں کی تقلید کرنے کے عقل نہ اس

{152}

کی صحت کو ضروری قرار دیتی ہے اور نہ بطلان کو، اس کومکن کہتے ہیں، ایسے ممکن امرکا ہونا اگر دلیل نعلی سے صحیح ثابت ہوتو اس کے ثبوت اور وقوع کا اعتقاد ؛ اوراس کا نہ ہونا ثابت ہوجائے تو اس کے عدم وقوع کا اعتقاد ضروری "-*Ç*-جدید فلسفہ میں امور ممکنہ کی اسی اصولی بحث کو امور واقعیہ کے یا واقعاتی امور (Matter of facts) کے عنوان سے ڈیوڈ ہیوم نے بڑی نتیجہ خیر تفصیل کے ساتھ کیا ہے، جوکلام جدید کے لیے بڑی بنیادی اہمیت کی بحث ہے۔ ایک بڑی غلطی عوام ہی کی نہیں خواص تک کی بیر ہے کہ محال ومستبعد میں فرق نہیں کرتے، جس کے لیے تیسر ااصول موضوعہ بیزنبت فرمایا کہ: تيسر ااصول موضوعه: · محال کا دقوع نہیں ہوتا اور مستبعد کا دقوع ہوسکتا ہے' <sup>••</sup> محال عقلی ہونا اور چیز ہے اور مستبعد ہونا اور چیز ،محال خلاف عقل ہوتا ہے اور مستبعد خلاف عادت، عقل اور عادت کے احکام جدا جدا ہیں، دونوں کوایک سمجھناغلطی ہے، محال کبھی واقع نہیں ہوسکتا ،مستبعد واقع ہوسکتا ہے، محال کوخلاف عقل کہیں گے اورمستبعد کوغیر مدرک بالعقل ۔'' <sup>د</sup>اس کی شرح بیہ ہے کہ: <sup>•</sup> محال کی تکذیب وا نکار محض بناء برمحال ہونے کے واجب ہے،اورمستبعد کی تکذیب وا نکار محض بناء براستبعاد جائز بھی نہیں ،البتہ اگر علاوہ استبعاد کے دوسرے دلائل تکذیب کے ہوں تو تكذيب جائز بلكه واجب ہے، جبيبا او يراصول موضوعہ نمبر/ ٢،١ ميں مثالوں سے معلوم ہو، کہ اگر کوئی کہے: ایک مساوی ہے دوکا ،تو اس کی تکذیب

{153}

ضروری ہے،اورا گرکوئی کہے کہ ریل بدون کسی جانور کے لگائے چکتی ہے تو تکذیب جائزنہیں، باوجود یہ کہایسے خص کے نز دیک جس نے اب تک وہی عادت دیکھی کہ جانورکوگاڑی میں لگا کر چلاتے ہیں،مستبعداورعجیب ہے۔'' بلكه جتنے واقعات كوغير عجيب شمجها جاتا ہے وہ واقع میں سب عجیب ہیں ،مگر بوجہ تکرار مشاہدہ وعادت ان کے عجیب ہونے پرالنفات نہیں رہا،مثلا ریل کا اس طرح چلنا اور نطفہ کا رحم میں جا کرانسان ہوجانا (یا بیچ کا زمین میں درخت بن جانا) فی نفسہ دونوں میں کیا فرق ہے، بلکہ دوسراامر واقعہ میں زیادہ عجیب ہے، گرجس دیہاتی نے امراوّل کوبھی نہ دیکھا ہواور امر ثانی کوہوش سنھالنے ہی کے وقت سے دیکھتا آیا ہوتو ضروروہ اول کو عجیب شمچھےگا۔ اسی طرح جس شخص نے گراموفون سے ہمیشہ باتیں نکلتے دیکھا وہ گراموفون کے اس فعل کو عجیب نہیں سمجھتا اور ہاتھ یاؤں کے اس فعل کو عجیب سمجھتا ہے ،اور عجیب سمجھنے کا تو مضا ئفیہیں، کیکن بیٹخت غلطی ہے کہ عجیب کومحال شمجھےاور محال شمجھ کرنص کی تکذیب کرے یا بلاضرورت اس کی تاویلیں کرے۔' چوتھااصول موضوعہ بیر ہے کہ: · · موجود ہونے کے لیچ موں ومشاہد ہونالا زم ہیں۔ · · اس کی شرح میں ارشاد ہے کہ: واقعات پر وقوع کا حکم تین طرح کیا جاتا ہے،ایک مشاہدہ، جیسے ہم نے زید کوآتے ہوئے دیکھا، دوسر مخبرصا دق کی خبر جیسے سی معتبر آ دمی نے خبر دی که زید آیا، اس میں بی شرط ہوگی کہ کوئی دلیل اس سے زیادہ صحیح اس کی تکذیب کی نہ ہو،مثلاً کسی نے بیخبر دی کہ زید رات کوآیا تھا اور آتے ہی تم کوتلوار سے زخمی کیا تھا ،حالانکہ مخاطب کومعلوم ہے کہ مجھ کوکسی نے زخمی نہیں کیا اور نہ اب وہ زخمی ہے، پس یہاں مشاہدہ مکذب ہے،اس لئے اس خبر کوغیر واقع کہیں گے، تیسر ےاستد لال عقلی جیسے دھوپ کو دیکھے کر

{154}

گوآ فناب کودیکھا نہ ہواور نہ کسی نے اس کے طلوع کی خبر دی ہو، (گمر چونکہ معلوم ہے کہ دھوپ کا وجود موقوف ہے طلوع آ فناب پر، اس لیے )عقل سے پہچان لیا کہ آ فناب بھی طلوع ہوگیا ہے، ان نتیوں واقعات میں وجود کا تھم تو مشترک ہے لیکن محسوس صرف ایک واقعہ ہے اور ہاقی دوغیر محسوس ہیں، تو ثابت ہوا کہ بیضر وری نہیں کہ جس امرکودا قع کہا جائے تو وہ محسوس بھی ہو، اور جو محسوس نہ ہوا س کوغیر واقع کہا جائے۔

مثلانصوص نے خبر دی کہ ہم سے جہت فوق میں سات اجسام عظام بیں کہ ان کو آسمان کہتے ہیں، اب اگر اس نظر آنے والے نیلکوں خیمہ کے سبب وہ ہم کونظر نہ آتے ہوں تو بیلا زم نہیں آتا کہ صرف محسوس نہ ہونے سے ان کے وقوع کی نفی کر دی جائے بلکہ ممکن ہے کہ وہ موجود ہوں اور چونکہ مخبر صادق نے ان کی خبر دی ہے اس لیے اس کے وجود کا قائل ہونا ضروری ہوگا۔'

اصول موضوعه نمبر/۵ ‹‹منقول محض پرعظی دلیل کا مطالبہ جائز نہیں ہے' › 'منقولات محضہ پرمحض (خالص)عظی دلیل کا قائم کرناممکن نہیں ،اس لیے ایسی دلیل کا مطالبہ بھی جائز نہیں ہے'

بین براس لحاظ سے بہت زیادہ اہم اور قابل توجہ ہیکہ دینی عقائد خواہ ماضی کے متعلق اور خدائے واحد کی ذات وصفات سے متعلق ہوں اور خواہ مستقبل اور آخرت کے معاملات کے متعلق، سب در حقیقت' منقولات محضہ' بیں اور ظاہر ہے کہ: ایسے واقعات پر محض عقلی دلیل سے استدلال ممکن نہیں ، مثلا کسی نے کہا کہ سکندر اور دارا، دوبا دشاہ بیے، اور ان میں جنگ ہوئی تھی ، اب کوئی شخص کہنے لگے کہ اس پر دلیل عقلی قائم {155}

کرونو کوئی کتناہی بڑافلسفی ہو، بجزاس کے کیا دلیل قائم کرسکتا ہے کہا یسے دوبا دشاہوں کا وجود اور مقابلہ کوئی امرمحال تو ہے نہیں بلکہ ممکن ہے اور ممکن کے وقوع کی خبر معتبر مؤرخین نے دی ہے ،اور جس ممکن کے وقوع کی خبر مخبرصا دق دیتا ہے اس کا قائل ہونا لازم ہے ، جبیبا کہ نمبر/۲ میں مذکور ہوا۔

اسی طرح قیامت کا آنا، مُر دوں کا زندہ ہوجانا،اورنٹی زندگی کا دور شروع ہونا ایک محض منقول واقعہ ہے،لہذا اس کے دعویٰ کرنے والے سے کوئی شخص محض عقلی دلیل کا مطالبہ نہیں کرسکتا،اتنا کہہ دینا کافی ہوگا کہ ان واقعات کا محال عقلی ہونا کسی دلیل سے ثابت نہیں ،گو سمجھ میں نہ آوے کیونکہ سمجھ میں نہ آنا اور محال ہونا ایک نہیں جیسا کہ نمبر/ امیں بیان ہوا، پس بیہ ممکن طہر ااور اس امروقوع کی خبر ایسے شخص نے دی جس کا صدق دلائل سے ثابت ہے، اس لیے حسب نمبر/۲ اس کے وقوع کا قائل ہونا واجب ہوگا۔'

البتہ دینی عقائداور دنیوی واقعات میں (جیسے سکندر ودارا کی جنگ) فرق ہے ہے کہ ثانی الذکر میں مماثل واقعات کا تجربہ ومشاہدہ ہوتا رہتا ہے ،اس لیے وہ مستبعد نہیں معلوم ہوتے اوراول الذکر مستبعد معلوم ہوتے ہیں ،لہذاان کے لیے اگر کوئی عقلی دلیل ہو سکتی ہے تو صرف رفع استبعاد کی ،لیکن مخبر کا صادق ہونا ثابت کر دینے کے بعد رفع استبعاد مدعی کے ذمہ واجب نہیں ،اگر کر دیتو تبرّع واحسان ہے ،اسی کو فر مایا کہ:

''اگرایسے واقعات کی کوئی دلیل عقلی محض بیان کی جاوے گی ،حقیقت اس کی رفع استبعاد ہوگا، جومستدِل کا تبرع محض ہے،اس کے ذمہ ہیں۔''

دینی عقائد و مسائل کے باب میں اہل عقل وفقل سب کے لیے یہ اصول گرہ میں باند ھنے کا ہے ،اسی لیے راقم احقر ہمیشہ کہا کرتا ہے کہ دین کا مدارسب سے زیادہ تصدیق رسالت پر ہے ،اگر رسول'' مخبر صادق''نہیں تو دینی مسائل کا کوئی ثبوت نہیں ،اور اگر اس کا {156}

صدق مسلم ہےتو پھرکسی اور ثبوت کی ضرورت نہیں ،اوراسی بنا پر حضرت مجد دالف ثانی رحمۃ اللّٰد علیہ کا قول ہے کہ احکام دین کے اسرار ولل کا مطالبہ دراصل ا نکارِرسالت کے مرادف ہے۔ اصول موضوعه نمبر/۲ · مدعى سے دليل كا مطالبہ جائز ہے، تظير كانہيں · نظیراور دلیل جس کوآج کل ثبوت کہتے ہیں ،ایک نہیں ،اور مدعی سے دلیل کا مطالبہ حائزے، مگرنظیر کا مطالبہ جائز نہیں۔ <sup>د</sup> مثلا کوئی شخص دعویٰ کرے کہ شاہ جارج پنجم نے تحت نشینی کا دربار د ہلی میں منعقد کیا اورکوئی کہے کہ ہم توجب مانیں گے کہ اس کی نظیر بھی ثابت کرو کہ اس تح جب کسی اور بادشاہِ انگلستان نے ایسا کیا ہو، ورنہ ہم اس واقعہ كوغلط مجھيں گے۔ اسی طرح اگر کوئی دعوی کرے کہ قیامت کے دن ہاتھ یاؤں کلام کریں گے تواس سے سی کونظیر مانگنے کاحق نہیں ،البتہ دلیل قائم کرنا اس کے ذمه ب، اور چونکه وه منقول محض باس لیے حسب نمبر/۵ اس قدراستدلا ل کافی ہے کہ اس کا محال ہونا ثابت نہیں،اور مخبر صادق نے اس کے وقوع کی خبر دی ہے لہذااس کے وقوع کا اعتقاد واجب ہے۔ البيته اگر استدلال کرنے والانظیر پیش کردے تو یہ اس کا تبرع واحسان ہے، مثلاً گرا موفون کواس کی نظیر میں پیش کردے کہ باوجود جماد محض ہونے کے اس سے کس طرح الفاظ ادا ہوتے ہیں ، آج کل پیظلم ہے کہ نوتعليم يافتة ہرمنقول کی نظیر مانگتے ہیں،سوسمجھ لینا جاہئے کہ بیرغیر لازم امرکا مطالبہ ہے۔'

{157}

اصول موضوعه نمبر / ۷ <sup>در عق</sup>ل نقل میں تعارض کی ح<u>ا</u>رصور تیں' آخری سانواں اصول موضوعہ کا بیہ ہے کہ عقل فقل یا روایت ودرایت میں اختلاف وتعارض كى ممكن صورتيں جار ہوسكتى ہيں: · · ایک بیر که دونوں قطعی ہوں ،اس کا وجود نہیں ہوسکتا ،اس لئے کہ دوصادق (یاقطعی) باتوں میں تعارض محال ہے ، دوسری صورت بیر ہے کیہ دونوں ظنی ہوں ، تو گو دونوں کو جمع کرنے (یار فع تعارض) کے لیے دونوں کے ظاہر معنی ترک کرنے کی تنجائش ہوتی ہے، مگر چونکہ زبان کا اصل قاعدہ (یا مقتضیٰ ) بیرے کہ جہاں تک ہو سکے الفاظ کواپنے اصل معنی ہی پر رکھا جائے ،اس لیے قل کو ظاہر معنی پر رکھیں گے ،اور دلیل عقلی کو حجت نہ ہمجھیں گے، تيسري صورت بہ ہے کہ دلیل نقآ قطعی ہواور عقل ظنی ہو، یہاں طاہر ہے کہ قبل کو یقیناً مقدم رکھیں گےاور چوتھی صورت ہیہ ہے کہ دلیل عقل قطعی ہو،اور نقلی ظنی خواہ ثبوت میں پادلالت میں ، تو یہاں عقلی کو مقدم رکھیں گے، اور نقل میں تاویل کریں گے، پس یہی ایک صورت یا موقع ہےروایت یانقل کے مقابلہ میں درایت پاعقل کومقدم رکھنے کا، نہ بیہ کہ ہرجگہ عقل ہی کومقدم رکھا جائے۔ اب اس کی شرح میں پہلے تعارض کی حقیقت سمجھ لیس کہ وہ نام ہے:'' دو حکموں کا ایک دوسرے کے اس طرح خلاف ہونا کہ ایک کوضیح ماننے سے دوسرے کا غلط ماننا ضروری ہو، جیسےایک شخص نے بیان کیا کہ آج زید دس بحے دن کو دہلی کی ٹرین میں سوار ہو گیا ، دوسر ے نے بیان کیا کہ آج گیارہ بچ (یادس ہی بچ)زید میرے پاس میرے مکان میں آکر بیٹھا رہا،اس کو تعارض کہتے ہیں، چونکہ تعارض میں ایک کے صحیح ہونے کے لیے دوسر پے کا غلط ہونا

#### {158}

لازم ہے،اس لیے کہ دوضح دلیلوں میں تبھی تعارض نہ ہوگا۔

اور جب دودلیلوں میں تعارض ہوتو اگر وہ دونوں قابل تسلیم ہیں تب تو ایک میں کچھ تا ویل کریں گے یعنی اس کو ظاہری معنی سے ہٹا دیں گے اور اس طرح اس کو مان بھی لیس گے اور دوسری کو اس کے ظاہری معنی پر رکھ کر مانیں گے ،اور اگر ایک قابل تسلیم دوسری نا قابل تسلیم ہے تو ظاہر ہے کہ پہلی کو تسلیم کر کے دوسری کورڈ کر دیں گے۔

مثلا مذکورهٔ بالا مثال میں اگرایک راوی معتبر دوسراغیر معتبر ہے تو معتبر کے قول کوشلیم اورغیر معتبر کور ڈ کر دیں گے، اورا گر دونوں معتبر ہیں تو دوسر فے رائن سے جانچ کرایک کے قول کو مانیں گے، اور دوسرے میں پچھتا ویل کریں گے، مثلا اگر اور شہادتوں سے ثابت ہوا کہ زید د ہلی سے نہیں گیا تو کہیں گے کہ رادی کو شبہ ہوا ہو گایا سوار ہو کر پھروا پس آگیا ہو گا وغیرہ ۔' او پر جوظنی دلیل عقلی کے متعلق بہ کہا گہا کہ خواہ ثبوت کے اعتبار سے ظن ہو کہ دلالت

کے اعتبار سے، اس کا مطلب میہ ہے کہ: '' دنفلی کے ظنی ہونے کی دوصور تیں ہیں، ایک میہ کہ ثبو تا ظنی ہو، مثلا کوئی حدیث ہے جس کا ثبوت متواتر یا مشہور سے نہیں، دوسرے میہ کہ دلالۃ ظنی ہو کہ ثبو تا قطعی ہو مثلا کوئی آیت ہے کہ ثبوت تو اس کا قطعی ہے مگر معنی اس کے دوہو سکتے ہیں اور دونوں معنی میں سے کسی پر بھی آیت کی دلالت قطعی نہیں، یہ معنی ہیں دلالۃ ظنی ہونے کے ''

اس میں شک نہیں کہ بیاصول موضوعہ ایسے ہیں کہ اگر عقلی وفقی یا دین ودانش کے مسائل ومباحث میں ان کو احتیاط وانصاف کے ساتھ دلیل راہ بنایا جائے ،تو قدیم وجدید سارےکلامی اختلافات میں عقل وفقل دونوں کواپنی اپنی حدود میں رکھ کرحل کیا جاسکتا ہے۔ قدم مادہ:

جبیہا کہ خود حضرت نے آ گے بعض شبہات جدیدہ سے متعلق انتبابات کے عنوان سے

### {159}

جوتنبیہات فرمائی ہیں،ان میں انہیں اصول کا استعال فرمایا ہے،مثلا انتباہِ اول میں حدوث مادہ کے متعلق متفد مین فلاسفہ کے دلائل پرکلام کے ساتھ موجودہ اہل سائنس کی نسبت ارشاد ہے کہ:

''ان کے پاس اس درجہ کی بھی کوئی دلیل نہیں مثل دیگر دعاوی کے محض تخیین سے کا م لیا ہے، یعنی بید خیال کرلیا ہے کہ بیر سارے موجودات عالم اگر پہلے محض معدوم تصانو عدم محض سے وجود میں آجانا سمجھ میں نہیں آتا، لیکن خوب غور کرنا چا ہے کہ کسی چیز کا سمجھ میں نہ آنا کیا اس کے باطل ہونے کی دلیل بن سکتی ہے؟

اگر بیدلیل بن سکتی ہے تو پھرا یک موجود ہے بھی اس کے سواکسی دوسری شے کا موجود ہونا کب سمجھ میں آتایا آسکتا ہے ، سوااس کے کہ عادۃ ڈالیا بطاہر دیکھتے ہیں ، اس لیے مانے میں ، مثلا بے عقل وارادہ نطفہ سے ارسطو جیسے عاقل و منطقی انسان کا وجود میں آجانا بھلاعقل محض سے کب سمجھ میں آسکتا ہے ، بلکہ در اصل پر بھی معدوم ، ہی سے موجود ، ہونا ہے ، اس لیے کہ نطفہ یامادہ ارسطو یا انسان تو ، بر حال نہ تھا اور ارسطو من حیث ارسطو یا انسان کا وجود میں آجانا بھلاعقل تو عدم ، ہی سے میں تسکتا ہے ، بلکہ در اصل پر بھی معدوم ، ہی سے موجود ، ہونا ہے ، اس لیے کہ نطفہ یامادہ ارسطو یا انسان تو ، بر حال نہ تھا اور ارسطو من حیث ارسطو یا انسان من حیث انسان تو عدم ، ہی سے وجود میں آیا، اس لیے یہ بھی در اصل معدوم ، ہی سے موجود ، ہونے کو مانتا ہے۔ پھر اسی طرح جب ہر موجود شے یا مادہ کا ہر تغیر پہلے معدوم یا مسبوق بالعدم تھا تو سمجھ میں تو یہ تھی نہیں آتا کہ نفس مادہ کیوں مسبوق بالعدم یعنی پہلے معدوم یا مسبوق بالعدم تھا تو سمجھ میں تو یہ تھی نہیں آتا کہ نفس مادہ کیوں مسبوق بالعدم یعنی پہلے معدوم یا ماں کوفر مایا کہ: میں تو یہ تھی نہیں آتا کہ نفس مادہ کیوں مسبوق بالعدم یعنی پہلے معدوم یا مسبوق بالعدم تھا تو سمجھ میں تو یہ تھی نہیں آتا کہ نفس مادہ کیوں مسبوق بالعدم یعنی پہلے معدوم ندر ہا ہو، اس کوفر مایا کہ: میں تو یہ تھی نہیں آتا کہ قور میں تو بھی نہیں آتا کہ ایک ایسی موجود چیز یعنی مادہ جس کے درسیوق بالعدم نہ ہو، آخران وجودات اور اس وجود (مادہ ) میں فرق کیا ہے۔' {160}

''پس سمجھ میں نہ **آنا تو قدم اور عدم قدم دونوں میں مشترک ہے'** بید زراد قیق اور فکر طلب بات ہے <sup>ب</sup>لیکن ہے بڑی تہہ کی بات ، جس کوراقم احقر بزعم خود اپنی فکر خاص کا نتیجہ سمجھا کرتا تھا اور فلسفہ اسلام پر کیکچروں کے سلسلہ میں اس سے کام لیتا تھا ،الحمد للد کہ حضرت نے مہر تصدیق ثبت فرمادی۔

ذات دصفات خداوندی، کمال قدرت کامسَلہ

رسالت:

اصل میہ ہے کہ عقل اور اہل عقل کے لیے جو چز سب سے زیادہ خدا کی ذات وصفات سے حجاب ومحرومی کا باعث بن گئی ہے اور مادہ ،ی کا فلسفیا نہ یا سائنسی تصور ہے ، سوجد ید فلسفہ میں تو ہر کلے نے اس تصور پرالیں کاری ضرب لگائی کہ پھر پتج میہ ہے کہ مادیت سر ہی نہ اٹھا سکی ، اور گزشتہ نصف صدی کے اندر اندر سائنس میں مادہ اتنا غیر مادی ہو چکا ہے کہ راقم ہذا تو کہا کرتا ہے کہ انسان اور اس کے خدا کے مابین عقل نے جو سب سے بڑا پردہ حاکل کر دیا تھا وہ عقل ہی نے تار تارکر کے پھینک دیا اور اب اپنی ''خودی' کے سوا کوئی چیز خدا کی خدائی ک

ورنہ اصل توبیہ ہے کہ مادہ کا حجاب اٹھ جانے کے بعد ذات باری کانفس وجود بالکل بحجاب ہوکر سامنے آجاتا ہے، جس کے بعد صفات باری واحکام خداوندی کے تفصیلی علم کے لیے رسالت کی ضرورت از خود ناگزیر ہوجاتی ہے، کہ جب خالق کا مُنات بعلم و بے ارادہ مادہ نہیں بلکہ کوئی نہ کوئی صاحب علم وارادہ ذات ہے، تو پھر اس ذات کے تفصیلی صفات اور اس کے ارادہ کی پیدا کی ہوئی کا مُنات کی صحیح مراد و مقاصد کو جانے کی اس کے سواصورت ہی کیا ہو سکتی ہے کہ وہ خود کسی ذریعہ سے اس کا علم عطا کر ہے۔

## {161}

كمال قدرت كامسّله: علم وارادہ کے بعد صفات میں سب سے مقدم کمالِ قدرت کا مسّلہ ہے، اور جس طرح بے علم وارادہ مادہ کا وجود لازمًا ذی علم وارادہ ذات باری کے وجود کا حجاب ہے،اسی طرح مادہ کے افعال دخواص جن کا نام قوانین فطرت پااسباب طبعیہ ہے، یہ خدا کی صفت قدرت کے لیے حاجب ہیں، بلکہ دراصل خدا کی خدائی کے مانع ہیں،''انتتاہ دوم'' میں اسی اعتبار سے ق تعالی کی تعمیم قدرت پر بحث ہے کہ: · 'اس زمانہ کے نوتعلیم یافتوں کی زبان قلم پر بیہ جملہ جاری دیکھا جاتا ہے کہ خلاف فطرت کوئی امر واقع نہیں ہوسکتا ،اوراس کی دوتقریریں کی جاتی ہیں،ایک عقلی رنگ میں اورایک نعلی پیرا یہ میں ،عقلی رنگ بیر ہے کہ مثلاً ہم بیہ د کیھتے ہیں کہ آگ ہمیشہ جلاتی ہے، کبھی اس کے خلاف نہیں دیکھا، ہم دیکھتے ہیں کہ بچہ ماں باپ سے پیدا ہوتا ہے، کبھی اس کےخلاف نہیں دیکھا ، پس اس قاعدہ کےخلاف جو ہوگا ،محال ہوگا ،اوراس بناء پر معجزات کا کہ خوارق عادات بیں انکارکردیا۔' ظاہر ہے کہ بیاستحالہ(محال ہونا)ایک دعویٰ ہےجس کے لیے دلیل کی حاجت ہے ،اور محض بیرامر دلیل ہونے کے لائق نہیں کہ ہم نے تبھی ایسا دیکھانہیں ، اس لیے کہ اس کا حاصل استفراء ہے، اور استفراء میں چند جزئیات کا مشاہدہ ہوتا ہے، جن سے دوسری جزئیات پراستدلال کرناقطعی نہیں ہوسکتا البتہ مرتبہ خطن میں دوسری جزئیات کے لیے بھی اس حکم کو ثابت کہہ سکتے ہیں، کیکن بیٹطن وہاں جحت ہوگا ، جہاں اس سے قوی تر دلیل اس کی معارض نه ہو،اور وہاں بھی دوام کاتھم درجہ ُظن ہی میں ہوگا،جانب مخالف کا عدم امکان ثابت نه ہوگااور جہاں قوی تر دلیل معارض ہووہاں اس ظن کا اتنابھی اثر نہ ہوگا۔' {162}

قوانین فطرت یا اسباب طبعیہ کی نسبت میہ خلاصة ً وہی بحث ہے جو قانون تعلیل (علت و معلول) کے سلسلہ میں بسط و تفصیل کے ساتھ جد ید فلسفہ میں ہیوم نے کی ہے۔اور جو فلسفہ ہی میں نہیں سائنس میں بھی مسلم ہے،اور قوانین فطرت کی اسی استقرائی حقیقت کی بناء پرخود ہیوم ہی کوا قرار کرنا پڑا ہے، کہ سی معجز ہ کا انکار محض اس کے خلاف فطرت ہونے کی بناء پر نہیں کیا جا سکتا، یہی نہیں بلکہ اگر کوئی'' قوی تر نعلی دلیل' کیعنی و قوع معجز ہ کی نفس شہادت قابل اطمینان اور قومی تر موجود ہوتو اس خرق عادت کو قبول ہی کرنا پڑے گا۔''

اور حضرت علیہ الرحمہ نے اس ساری بحث کا فیصلہ اہل فہم وفکر کے لیے ایک ہی سطر میں فرمادیا ہے کہ:

<sup>••</sup> قادر مطلق نے جس طرح خوداسباب طبعیہ کو بلااسباب طبعیہ کے پیدا کیا، ورنہ تسلسل لازم آئے گا،اسی طرح ان کے مستبات کو بھی اگر چاہیں بلاواسطہ اسباب طبعیہ پیدا کر سکتے ہیں، غایت مافی الباب اس کو مستبعد کہیں گے، مگر استحالہ واستبعاد ایک نہیں ۔'(اصول موضوعہ نمبر/۲) یہتو • دعقلی رنگ کی تقریر' کا قصہ تھا۔

''دوسرا پیراییاس دعویٰ کی دلیل کانفلی ہے وہ بیر کہ حق تعالی نے فرمایا ہے''ولن تہ جد لسنة الله تبدیلا ''( کہ اللہ تعالی کی سنت یا طرز عمل میں کوئی تبدیلی نہ پاؤے) اس استدلال کا صحیح ہونا موقوف ہے دوا مر پر ،ایک بیر کہ سنت سے مراد ہر سنت ہے، دوسرے میر کہ تبدیل کا فاعل عام ہے ، یعنی خدا اور غیر خدا دونوں کو شامل ہے، حالانکہ ان دونوں دعوؤں پر کوئی دلیل نہیں۔' {163}

ہوں جوان آیات میں مذکور ہیں اور جن کا حاصل باطل پر حق کا غلبہ ہے،خواہ دلیل وبر ہان سے،خواہ سیف دسنان سے۔ اور اگر مرادِسنت میں عموم لیا جائے (جس میں اسباب طبعیہ بھی داخل ہوں) تو

تبریل کا فاعل غیر اللہ ہے(اور مطلب بیہ ہے) کہ خدا تعالی کے معمول (طرزعمل) کوکوئی دوسرا (غیر اللہ)نہیں بدل سکتا ، جیسے دنیا میں بعض احکام شاہی میں کسی جماعت کی شورش وغیر ہ بعض اوقات سنگ راہ ہوجاتی ہے(اس طرح خدا کے طرزعمل کواس کے سوا کوئی دوسری طاقت بدل یا بدلوانہیں سکتی)۔'

انکارنبوت بھی وہی مادہ پرستانہ دانستہ یا نادانستہ انکار خدا پر مبنی ہے کہ جب کا ئنات اور انسان کی خالق کوئی صاحب علم وارادہ ذات ہے ، جس کی اس خلق سے کوئی خاص مراد ومطلب ہو، تو پھر وحی یا فرشتہ وغیرہ کے ذریعہ سے اس مطلب ومراد پر انسان کو مطلع کرنے کے کیا معنی ، لیکن چونکہ انبیاءکوان کی زندگی اور حالات کی بناء پر جھوٹا بھی کہنا آسان نہیں، اس لیے اس طرح کی بانتیں بتائی جاتی ہیں کہ:

<sup>‹‹بعض</sup> میں فطرۃ ً اپنی قوم کی بہبود وہمدردی کا جوش ہوتا ہے اور جوش کے سبب اس پراسی کے تخیلات غالب رہتے ہیں، اس غلبہ تخیلات سے بعض مضامین کو اس کا مخیلہ مہیا کر لیتا ہے، اور بعض اوقات اس غلبہ سے کوئی آ واز مض سنائی دیتی ہے، اور بعض اوقات کوئی صورت بھی نظر آ جاتی ہے اور وہ صورت بات کرتی ہوئی بھی معلوم ہوتی ہے، ور نہ واقع وخارج میں اس آ وازیا صورت یا اس کلام کا کوئی وجود نہیں ہوتا، سب خیالی موجود ات ہیں۔ {164}

لیکن نبوت کی یہ حقیقت صریح صحیح نصوص کے بالکل خلاف ہے، نصوص میں تصریح ہے کہ وحی ایک غیبی فیض ہے، جوفر شتہ کے واسطہ سے ہوتا ہےاور وہ فرشتہ بھی القاء کرتا ہے، جس کو حدیث میں ''نے ف ف د و **ع**بی '' فرمایا،اور<sup>ب</sup>ھی اس کی آ واز سنائی دیتی ہے،<sup>ب</sup>ھی وہ خودسا منے آ<sup>ک</sup>ر بات كرتا ب، جس كوفر ماياكه ''يأتيني الملك أحيانا فيتمثّل لي .'' اس کا علوم جدیدہ میں اس لیےا نکار کیا گیا ہے کہ خود فرشتہ کا وجود بلا دلیل باطل سمجھا گیا ہے،سواس کی شخفیق کسی آئندہ اندتاہ میں وجود ملائکہ کی بحث میں ان شاءاللہ تعالی آ وے گی ،جس سے معلوم ہوجائے گا کہ ملائکہ کا وجود عقلاً محال نہیں ،اور جب ممکن عقلی کے وجود پر نفلی صحیح دلیل ہوتو عقلی طور براس کا قائل ہونا واجب ہے۔' (اصول نمبر/۲) چنانچہ آگے اندتاہ ہشتم میں ملائکہ وغیرہ کے وجود پر مشتقلاً بحث فرمائی گئی ہے، اور معلومات جدیدہ ہی سےان کےاستبعاد کورفع فر مایا گیا ہے ، کیکن احفر کے نز دیک جیسا کہ بہلے عرض کیا گیا کہ نبوت وملائکہ وغیرہ سب کا انکار دراصل عقائد مادہ اوراس برمبنی شعوری یا غیرشعوری طوریرا نکارخدا کالا زمی نتیجہ ہے،اس لیےاصل ضرب مادہ ہی برخود جدید علوم فلسفہ وسائنس کے فراہم کردہ تیرسے لگانی ہے ،جو انشاء اللہ کلام جدید یا فلسفۂ اسلام میں ہوگی، (مقدمہ میں آچکی ہے) جدید تعلیم اور خیالات ہی کے اثر سے نبوت کے متعلق اور بھی بهت یی غلطیاں اور غلط فہمیاں خود مسلمانوں میں پھیل گئی ہیں ، جوا گربراہ راست نبوت کا انکار نہیں تو حقیقت نبوت کے انکاریا نہ بچھنے کا نتیجہ ضرور ہیں، اس'' انتباہ متعلق نبوت' ، ہی میں ان چيزوں پرمتنبه فرمايا گياہے کہ مثلاً: ''احکام نبوت کو صرف امور معاد (آخرت) کے متعلق سمجھا جاتا ہے،

اورامور معاش میں اپنے کو آزاد ومطلق العنان قرار دیا ہے، جس کی نصوص

{165}

صاف تكذيب كرر بى بي، كما قال الله تعالى : وما كان لمؤمن ولا مؤمنة ....النج كەسلمان مردوغورت؛ سى كون نہيں كەجب اللدورسول کسی کام کاتھم دے دیں تو پھراس کواس کام میں کوئی اختیار باقی رہے۔ جس کا شان نز ول امرد نیوی ہی ہے،اورجس حدیث تابیر سے شبہ ير گيا ہے (جس میں ہے کہ ''أنتم أعلم بأمور دنيا کم''لينى اني دنيا کی باتوں کوتم زیادہ جانتے ہو) اس میں بیوتید ہے کہ جوبطور رائے یا مشورہ کے فرمايا جائے، نہ کہ بطور حکم کے فرما يا جائے۔' احکام کی علت وغایت اینی رائے سے تر اشنا نوتعليم يافتة جماعت ميں خصوصيت سے عام بيرے کہ: ''وہ احکام شریعت کی علت وغایت اپنی رائے سے تراش کر کے ان کے دجود دعدم پراحکام کے دجود دعدم کو منحصر بچھتے ہیں،جس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ منصوص احکام میں تصرف کرنے لگتے ہیں، چنانچہ بعض کی نسبت مسموع ہوا کہ انہوں نے وضو کی علت نظافت کو سمجھ کر جب اپنے کو نظیف دیکھا تو وضو کی حاجت نہ بھی، اور بے وضونما زنثر وع کر دی۔' به نماز بلا وضوكا اجتهادتها، راقم ك ايك بر معليم بافتة كرم فرما وضوبلا نمازك قائل تھے،اورفر ماتے کہ نماز تو سمجھ میں نہیں آتی ایکن وضوصحت وصفائی کے لیے بہت اچھی تعلیم ہے! سقطع نظراس کے کہ بعض احکام محض تعبدی یا ابتلائی ہو سکتے ہیں،اس کی کیا ذمہ داری ودلیل ہے کہ جوعلت وغایت تم نے کسی حکم کی تجویز کی ہے، وہی شارع کامقصود ہو، بلکہ بہت ممکن ہے کہ ایسی غایت مقصود ہوں، جومقر رفر مود ہ احکام کی: · · خاص صورت نوعیه، بی پر مرتب ہوتی ہوں ، جس طرح بعض ا دویہ (بلکہ عند التامل

### {166}

تمام ادوبیہ )بالخاصہ مؤثر ہوتی ہیں۔' پ*ھر*اپنے اپنے ذہن ود ماغ سے احکام کی علت وغایت تلاش کرنے میں مختلف لوگ اینے اپنے نہم ومذاق کے مطابق ایک ہی حکم کی مختلف غایات تراش کر سکتے ہیں۔ · <sup>د</sup> کسی کی سمجھ میں پچھا وے ،کسی کے خیال میں پچھا وے ،تو ایک رائے کی دوسری برتر جیج کی کیا دلیل ہے ،تواس طرح تعارض وتساقط کے قاعدے سے فس احکام ہی منعدم ومنہدم ہوجا کیں گے۔'' اسی غلطی کا نتیجہ ایک دوسری خطرنا ک غلطی ہے کہ لوگ مخالفین مذہب کے مقابلہ میں فروعی وجزئی احکام تک کوثابت کرنے کے لیے ان کے طرح طرح کے علل واسراریا اپنے نز دیک ان کافلسفه بیان کرنے کو بڑی کلامی ودینی خدمت خیال کرتے ہیں۔ د جس میں بڑی خرابی ہے، کیونکہ پیل محض شخمینی ہوتے ہیں، اگر ان میں کوئی خدشہ نکل آوے ، تو اصل حکم ، ی مختل کٹ ہرتا ہے ، تو اس طرح مخالفین کو ہمیشہ کے لیےابطال کا موقع دے دینا ہے۔' اور موٹی بات بیر ہے کہ بی قوانین ہیں اور قوانین میں ہر کس ونا کس کی مزعومہ (یا خودتراشیده)اسرارولل کی بناء پرتغیریا تبدل یا ترک کااختیار نہیں ہوتا،البیۃخود ہانی قانون کو بداختیارات حاصل ہوتے ہیں۔ باقی مجتہدین نے جوبعض احکام میں علل نکالے ہیں ،اس سے دھوکا نہ کھایا جائے ،اول تو وہاں مسکوت عنہاا مور میں تعدید کی ضرورت تھی ، دوسرےان کواس کا سلیقہ تھا ،اور یہاں دونوں باتیں مفقود ہیں،اور کم علمی کےعلاوہ بڑا حاجب تلاش حق میں ایتاع ہُؤ اہے۔' (جس کازورا ج کل جیسا کچھ ہے معلوم ہے) چونکه اسرارولل کومداراحکام (جس میں ارکان اسلام وعبادات تک شامل ہیں ) شبھنے

# {167}

سمجھانے کا مرضِ عقلیت (ریشنالزم) بہت عام ومتعدی ہے،اس کے لیے انتباہ دواز دہم میں ارکان وعبادات کی نسبت خصوصیت سے چھراس کے مفاسد بر تنبیہ فرمائی گئی ہے،ان خود تراشيده مصالح واسرار کي نوعيت توبيه ہے کہ مثلا: <sup>د</sup> زکاو ۃ میں ایسے لوگوں کی دست گیری مقصود ہے جوتر قی کے ذرائع یر قادر نہیں، جج میں تدنی اجتماع اور ترقی تجارت کی مصلحت ہے، دعا میں صرف نفس کی تسلی اوراعلائے کلمۃ اللّہ میں امن وآ زادی کوصلحت قرارد بے کر ، جب ان مصالح کی ضرورت نہ رہی یا وہ مصالح دوسرے اسباب سے حاصل ہوسکیں،تواناحکام کولایعنی قراردیا۔ ان حکمت تراشیوں کے تعلق ایک سوال بیہ ہے کہ آخر ہر ہر شرعی حکم اور مسئلہ کی: · · کہاں تک حکمتیں نکالی جائے گی ، کیا کوئی شخص نماز میں رکعتوں کے خاص خاص اعداد کی حکمت بتلاسکتا ہے؟ اور اگر عقل ان امور کے لیے کافی ہوتی تو انبیاء کے آنے ہی کی ضرورت نہ تھی، جب کہ دنیا میں بہت سے عقلاء ہرز مانہ میں پائے گئے ہیں۔' اس سے بھی بڑافتنہ: ان مصالح بسندی واسرارتر اشی میں بیرہے کہ: · 'اگر غور کیا جائے تو در حقیقت ان سارے اختر اعی مصالح کا مرجع د نیوی فوائد ہیں جودر بردہ مقصودیت آخرت سے انکار ہے! ورنہ اگر آخرت ہے تو ظاہر ہے کہ وہ دوسرا عالم ہے، جس کے خواص ممکن ہے (بلکہ ہونا جاہے) کہ یہاں کے خواص سے پچھنسبت نہ رکھتے ہوں،جیسا کہ ایک اقلیم کودوسری اقلیم سے اور مربخ کوز مین سے ''

{168}

اور پھر کیاممکن بلکہ اغلب نہیں کہ اس عالم کے: · · خواص بهم کومعلوم نه ہوں اوران کا حاصل ہونا خاص خاص اعمال یرموقوف ہو، جن کی مناسبت وار بتاط کی دجہ ہم کو نہ معلوم ہوسکتی ہو۔'' ليكن اب ما توں سے: د کوئی بیر گمان نہ کرے کہ ہم شرائع واحکام کو حکم واسرار سے خالی سمجھتے ہیں، یا یہ کہان کے اسرار برحکمائے امت کو بالکل اطلاع نہیں ہوتی، ضروران میں اسراربھی ہیں اوراطلاع بھی کسی قدر ہوتی رہی ہےاوراب بھی ہوتی ہے کیکن اس کے ساتھ ہی امتثال واطاعت کا مداراس اطلاع پرنہیں ، اگراطلاع نہ بھی ہوتو بھی امتثال داجب ہے۔' · · د پیچئے گھر بے نو کر کوبعض انتظامات خانگی کی کم پاعلت معلوم نہیں ہوسکتی حالانکہ خود آقایا منتظم بھی مثل نو کر کے مخلوق ہی ہے، جب مخلوق کومخلوق کے بعض اسرار معلوم نہیں، حالانکہ دونوں کے علم میں نسبت محدود ہے ، تو خالق کے اسرار پر اگرمخلوق کو بالکل ہی اطلاع نہ ہو پاضچیج اطلاع نہ ہو کیہ دونوں کے علم میں غیر محدود وغیر متناہی تفاوت ہے تو کیا عجب، بلکہ بقول ایک فلسفی کے اگرتمام احکام کی عقلی وجہیں یوری طرح معلوم ہوجائے تو شبہ به یڑے گا کہ شاید کسی فردیا جماعت عقلاء کا مذہب تر اشا ہوا ہے کہ دوسرے عقلاء بھی اس کی لم تک پہنچ گئے ، ورنہ خدائی مذہب کی شان توبیہ ہونا جا ہے کہاس کے اسرار تک کسی کی بھی پوری پوری رسائی نہ ہو۔ اور نہ پیر گمان کیا جائے کہ جن احکام کی عقلی وجہ مجھ میں نہیں آئی وہ عقل کے خلاف ہیں، ہر گرنہیں ،عقل کے خلاف ہونا اور بات ہے اور عقل

### {169}

میں آنااور بات ہے۔' ایک اور سب سے بیچ وشدید زہریلی غلطی نبوت کے بارے میں ہمارے' روشن خیال و روادار ، مسلمانوں بلکہ نام نہاد عالموں میں یہ پیدا ہوگئ ہے کہ: <sup>د د</sup> بعضے منگر نبوت کی نجات کے قائل ہیں، کہتے ہیں کہ خود انبیاء کیہم السلام بھی تو حید ہی کے لیے آئے ہیں ،لہذا جس کواصل مقصود حاصل ہو،غیر مقصود کاا نکارمین ہیں۔ اس کا مختصر فعلی رد تو وہ نصوص ہیں، جونبوت کی تکذیب کرنے والوں کے خلودنار پر دال ہیں، اور عقلی رد بہ ہے کہ رسول کی تکذیب کرنے والا در حقيقت خودخدا كى تكذيب كرتا ہے، كيونكه وہ محمد رسول التقاقيل وغيره كى تكذيب كرتاب\_ (جوخود قرآن ميں منصوص ہے) اور عرفی نظیر بہ ہے کہ اگر کوئی شخص جارج پنجم کو تومانے ،مگر گورنر جزل سے خالفت ومقابلہ کرے، کیاوہ بادشاہ کے نز دیک سی قرب یا مرتبہ یا معافى كےلائق ہوسکتا ہے۔' قرآن وحديث ميں سائنس كے مسائل تلاش كرنا: اورایک بد مذاقی بیرہ کیہ قرآن وحدیث میں ڈھونڈ دھونڈ کر سائنس اورطبیعیات کے مسائل نکالے جاتے ہیں اور اس کو بڑا کمال گمان کیا جاتا ہے، حالانکہ (جیسا کہ انتتاہ دہم میں ارشاد ہے کہ): · · شریعت مطہر ہ کو کائنات طبعیہ سے بحث کرنامقصود ہی نہیں ، البتہ ینکمیل مقصود کے لیے ضمنًا وتبعًا کچھ مباحث مختصر طور پر دارد ہیں، جن کی یوری حقیقت کی تفتیش اس لیے ضروری نہیں کہ ان کا شریعت کے اصل مقصود

### {170}

تعلق نہد، سے لوع ہیں۔ کیکن چونکہ خدا کے کلام میں وارد ہیں، جس کے علم کی صحت وصدق میں کلام نہیں پوسکتا۔ <sup>د د</sup>اس لیے جس قد راور جس طور پر دارد دمنصوص ہیں، چونکہ وہ کلام صادق میں داقع ہیں،لہذااس کےخلاف پاضد کا اعتقاد یادعویٰ کرنا کلام صادق کی تکذیب ہے،اس لیےا پسے اعتقاد بإدعاوي کي تکذيب کوہم واجب سمجھيں گے مثلاً: <sup>د</sup> بشراول کامٹی سے پیدا ہونا جونصوص میں مصرح ہے،اس کی بناء یر مذہب ارتقاء کا بدکہنا کہ حیوان ترقی کرکے آ دمی بن گیا، جبیبا کہ ڈارون کا وہم ہے، یقیناً باطل ہوگا،اس لیے کہ نص میں تواس کے خلاف دارد ہے،ادر کوئی دلیل عقلی معارض ہے ہیں ، نہ ڈارون کے پاس جیسا کہ اس کی تقریر سے ظاہر ہے محض اپنی تخمینی (وہی ظنی استفراء) سے حکم کردیا ، نہ مقلدین ڈارون کے پاس (جوزیادہ تر) محض ڈارون کی تقلید سے ایسا کہتے ہیں۔' اصل بیہ ہے کہ ارتقاء کا دعویٰ دراصل دانستہ یا نا دانستہ انکارخدا کے دعوے یا رجحان کا نتیجہ ہے، کیونکہ ان منگرین کے لیے: · · ہر شے کے تکون کی طبعی علت اور کیفیت نکالنا ضروری ہے، بس انسان کی پیدائش میں بھی بیاحتمال نکالا ، ورنہ جو خص وجود خالق کا قائل ہے، جیسے اہل ملت خصوصًا اہل اسلام ان کوخود مذہب ارتقاء کے قائل ہونے کی ضرورت نہیں، مذہب خلق کے قائل ہو سکتے ہیں۔' ایک اور مثال رعد، برق وبارش کے تکون کی ہے کہ: <sup>د</sup> 'روایات میں ان کے نکون کی جو کیفیت وارد ہے، اس کی نکذیب

# {171}

محض اس بناء پر کہ بعض آلات وتجربات کے ذریعہ ان چیزوں کا تکون دوسرے طور پر مشاہدہ کرلیا گیا ہے ،اس لیے جائز نہیں کہ دونوں میں اگر تعارض ہوتا توبیشک ایک کی تصدیق کہ مشاہدہ اس پر مضطر کرتا ہے، دوسرے کی تکذیب مسلزم ہوتی۔' لیکن تعارض کی کوئی دلیل نہیں ممکن ہے کہ تبھی ایک طرح کے اساب سے ان کا تکون ہوتا ہو ہمچی دوسری طرح کے اسباب سے ، اور نہ روایات میں ایجاب کلی کا دعویٰ ہے اور مشاہدہ سے تو موجبہ کلیہ حاصل ہو ہی نہیں سکتا؛ پس جب تعارض نہیں تو دونوں کی تصدیق ممکن ہے، پھر روایات کی تکذیب کی کیاضرورت ۔'' اسی طرح مثلاً امراض کے متعدی نہ ہونے کی روایات کا تجربہ کی بناء پرا نکار کیا جاتا ہے۔ ''سوتاً مل سے اس میں بھی تعارض نہیں ، کیونکہ تعدیہ کی نفی کے بہ معنی ہو سکتے ہیں کہ وہ ضروری نہیں ، کہ بھی اس کے خلاف ہو ہی نہیں ،اور وہ بلااذن خالق خودمؤثر ہو، نہ مشاہدہ سے اس طرح کا ضروری تعدیبہ ثابت ہوا ، بلکہ مشاہدہ تواس کے حلاف ہے کیونکہ بھی (بلکہ بار ہا) تعدیہ ہیں بھی مؤثر ہوتا،اورنصوص سے ہرامر کاموقوف ہونااراد ۂ الہیہ پر ثابت ہے۔' مستله تفذير، جبر واختيار اس مسئلہ کا دار ومدار چونکہ اس پر ہے کہ اللہ تعالی کے دیگر صفات کی طرح اس کاعلم وتصرف بھی کامل ہے،اس کیے: ''جو خدا اور اس کی صفات کے کمال کا قائل ہواس کو تقدیر کا بھی قائل ہونا پڑے گا ،مگراس وقت اس مسئلہ میں بھی چندغلطیاں کی جاتی ہیں ،

{172}

بعض تو سرے سے اس کا انکار ہی کرتے ہیں کہ اس کے اعتقاد سے تدبیر کا ابطال ہوتا ہے، جو بنیاد ہے ساری کم ہمتی وپستی کی ،اورا کثریہ شبہ کیا جاتا ہے کہ جواس مسئلہ کے قائل ہیں وہ بے دست ویا ہوکر بیٹھ جاتے ہیں۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ بیران کی کا ہلی کا اثر ہے، نہ کہ اس مسئلہ کا ،اگر مسَلَه کابیا تر ہوتا تو صحابہ سب سے زیادہ کم ہمت ہوتے ، بلکہ اگر غور کیا جائے تو اس مسئلہ کا اثر توبیہ ہے کہ اگر تدبیر ضعیف ہو، جب بھی کام شروع كردب، جبیبا كه صحابه کی جب نظر من تعالی برتھی توبا وجود بے سروسامانی محض توکل پر کیسے جان تو ڑ کرخطرات میں گھسے اور یہی مضمون ہے اس آیات کا "كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله " اورحديث مي مصرحًا ہے کہ کوئی شخص حضو تقلیقہ کے اجلاس میں مقدمہ ہار گیا اور کہا کہ "حسبى الله ونعم الوكيل" تو آب ف فرماياكه "إن الله يلوم على العجز فإذا غلبك أمر فقل حسبي الله ونعم الوكيل. " البته بياثر لازم ہے کہ وہ تدبير کومؤثر حقيقی نہ سمجھے گا توبيخود عقلی فقلی صحيح دليل کا مقتضا ہے،اس بر ملامت کیا ہوسکتی ہے، بلکہاس کے خلاف کا اعتقاد ہوتو وہ قابل ملامت ہے،ایسا شخص تدبیر کا اتنا درجہ مجھے گا جیسا کہ جھنڈی کا درجہ ہوتا ہے ریل کے رک جانے میں ، جو نہ معطل ہے نہ مؤثر حقیقی ، پس چو کیدار جب کسی خطرہ کے وقت ریل کورو کنا جا ہے گا تو تدبیر تويہى كرے گامگرنظر ڈرائيوريا گار ڈير ہوگى۔ غرض واقع میں ابطالِ تدبیر نہاس مسئلہ کا نتیجہ ہے، نہ نصوص سے ایسا ثابت ہے بلکہ نصوص ميں تو: · · سعى واجتها دكسب معيشت اورتر د دللسفر وتد اببر رفع مفاسد ومكائد

{173}

وغيره يرب شارنصوص صراحةًا وارديبي، بعض احاديث ميں اس اشكال كاكبر دواودعاء وغيره كيا دافع قدر ہے؟ كامخصر وكافى جواب ارشاد ہے كہ "ذلک من القدر کله" (برسب بھی قدر ہی سے ہے)۔ اوربعض نے نصوص صریحہ کو دیکچ کر اس مسئلہ سے انکار کی گنجائش نہ دیکھی بیہ بچھ کر کہ اس میں انسان کا مجبور وغیر مختار ہونالا زم آتا ہے، اس کی تفسیر بدل ڈالی۔ اور بیفسیر قراردی کی تقدیر علم الہی کا نام ہے،اور علم چونکہ معلوم میں متصرف نہیں ہوتا ،اس لیے وہ اشکال لا زمنہیں آتا،اور مثال اس کی نجومی کے علم اوراس کی پیشین گوئی سے دی کہ اگر وہ کہہ دے،فلاں تاریخ فلاں شخص کنویں میں گرکر مرجائے گا اور ایسا ہی واقع ہو گیا تونہ ہیں گے کہاس نجومی نے آس کر دیا۔ لیکن نصوص میں نظر کرنے والامعلوم کر سکتا ہےاور عقلی مسئلہ بھی ہے کہ جس طرح کوئی واقعہ کم الہی سے باہر نہیں، اسی طرح اراد دُالہی سے بھی باہر نہیں، اور تقدیر کی یہی حقیقت ہے ، باقی اگرکوئی شخص اپنی اصطلاح میں اس کا نام تقدیر نہ رکھے تا ہم خود اراد ۂ الہٰی کے اس تعلق سے نوا نکارنہیں کرسکتا، پس نقد بر کی تفسیر بدلنے سے اشکال سے کیسے نجات ہوئی۔ جبرواختيار: اصل میں بڑا جھگڑاانسان کے مختار ہونے کا ہے کہ آیا اس کواختیار حاصل ہے یانہیں ، کیونکہا گرکوئی امراراد ۂ الہی کے بغیرنہیں ہوسکتا تو انسان کا کوئی فعل بھی اراد ۂ الہی کے بغیر نہ

ہو سکے گااور وہ بجائے مختار کے مجبور گھہر ےگا، یہی سوال ذرا ٹیڑ ھااور تحقیق طلب ہے جس کی: <sup>دو تح</sup>قیق بیہ ہے کہ خود بیہ مقد مہ ہی غلط ہے کہ اراد کا الہی کے خلاف محال ہونے سے اختیار کی نفی لازم آتی ہے ،اس کے دوجواب ہیں،ایک الزامی،ایک تحقیقی،الزامی توبیہ ہے کہ اگر اس سے اختیار کی نفی لازم آتی ہے تو {174}

ارادۂ الہی خودافعال الہیہ سے بھی متعلق ہوتا ہے، تولازم آئے گا کہ خودخدا کا اختیار بھی ان افعال پر باقی نہ رہے، حالا نکہ اس کا کوئی قائل نہیں ہوسکتا۔ اور تحقیقی جواب کہ وہی حقیقت میں اس (مسّلہ ) کا راز ہے، یہ ہے کہ ارادہ کاتعلق بندوں کے افعال کے ساتھ محض وقوع ہی کانہیں بلکہ اس ایک قید کے ساتھ ہے کہ' وقوع بہ اختبارعبز'۔ لیعنی بندہ کےافعال کے متعلق خدا کا ارادہ بیہ ہوتا ہے کہ بیرافعال خود بندہ کے اختیار ے داقع ہوں،اورخدا کاارادہ جس امر سے متعلق ہو جب اس کا ہونالا زم ہے: · · تواس سے اختیار عباد کا وجود اور مؤکد (قطعی) ہو گیا ، نہ کہ نفی (یا مسلوب)اور به بہت ہی ظاہر بات ہے۔' خلاصہ بیہ ہے کہ جب اللہ تعالی کا ارادہ ہی بیہ ہوتا ہے کہ بندہ کافعل خود بندہ کے اختیار سے داقع ہو، تواب نہ کوئی فعل بندہ کابلا خداکے ارادہ کے صادر ہونا لازم آئے گا اور نہ بلا بندہ کے اختیار کے، یہی ذراد قیق نکتہ فکر دغور کے ساتھ سمجھنے کا ہے، جس کی فہم میں راقم مذا کا تجربہ ہے کہ اکثر اصحاب علم وفکر کوبھی دشواری ہوتی ہے۔ البيته بيرخيال رکھنے کی بات ہے کہ خدانے بندہ کوستقل اختیار نہیں عطافر ما دیا ہے کہ بالکل آ زاد ہوکر جب اور جو چاہے کرتا رہے ، بلکہ فعل کے وقت بندہ کے اختیاراوراس اختیار کے مطابق فعل دونوں کو پیداخدا ہی کرتا ہے، یہی مطلب اس کا ہے کہ خالقِ افعال خدا اوركاسب بنده ہے، رہا يہ سوال كە: ''جب بیہ مسّلہ اس طرح عقل فقل سے ثابت ہے تو (حدیث میں )اس کی کاوش سے ممانعت کیوں ہے، وجہ بیر ہے کہ بعضے شہے عقلی نہیں ہوتے ، طبعی ہوتے ہیں ، جن کی شفا کے لیے دلیل کافی نہیں ہوتی ، بلکہ

{175}

وجدان کے پیچے ہونے کی ضرورت ہوتی ہے، چونکہ پیچے اہل وجدان کم ہیں،اس لیے کاوش سے ایسے شبہات پڑنے کا اندیشہ ہے جو تدن اور آخرت دونوں کے لیے مصر سے، اس لیے شفقت و حکمت نبوبیہ کا مقتضا یہی ہوا کہ اس سے روك دياجائے، جيسے شفيق طبيب ضعيف مريض كوتوى غذا سے روكتا ہے۔' آج کل کا زمانہ بڑاعقلیت (ریشنالزم) کا زمانہ خیال کیا جاتا ہےاور بات بات میں عقلی استدلال کا دعویٰ ومطالبہ ہوتا ہے،اس لیے آخر میں مذکور ۂ بالا اصول موضوعہ ہی کے تحت بالكل منطقى اور چندسطرى انيتاه خوداستدلال عقلي كے متعلق يوں فر مايا گيا ہے كہ گو: · · آج کل اس کا استعال بہت ہے، مگر باوجود کثرت استعال کے اب تک بھی اس استعال میں متعدد غلطیاں کی جاتی ہیں،ایک بیر کہ دلیل عقلی کو مطلق دلیل عقلی برتر جیح دی جاتی ہے ،اس کا قاعدہ اصول موضوعہ نمبر / ے میں بیان ہو چکا ،ایک بیر ہے کہ تخمین واستقراء کو دلیل عقلی سمجھتے ہیں، ایک بہر کہ فروع شرعیہ کوعقل سے ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں ،ایک بیر کہ نظیر کو ثبوت سمجھ کر کبھی خود بھی اس پر اکتفاء کرتے ہیں اور کبھی دوسرے سے باوجوداس کے دلیل قائم کردینے کے نظیر کا مطالبہ کرتے ہیں ،ایک بہر کیہ امور مکنہ پر دلیل عقلی کا مطالبہ کرتے ہیں،ان دونوں امرکا غلط ہونا اصول موضوعه نمبر/ ۵ و۶ میں ثابت ہو چکا،ایک بیرکہ استبعاد سے استحالیہ پر استدلال کرتے ہیں،ایک بیرکہ عادت اور عقل کو متحد مجھتے ہیں۔'' اصل میں حضرت کا بیررسالہ 'امنتابات' ایسامتن منین ہے جس کی شرح ایک مستقل ومطول کتاب جاہتی ہے،اس لیے گوعام ناظرین اس سے پورااستفادہ نہ فر ماسکیں گے،تا ہم اہل فکر وتحقیق کے لیے اس میں ایسے اصول ومبادی بیان فر مادیئے گئے ہیں کہ وہ ان سے

### {176}

اپنے اور دوسروں، سب کے جدید سے جدید اصوبی وفر وعی شبہات کا بہت کچھاز الہ فر ماسکتے ہیںاور جدید سے جدیدعکم کلام کی عمارت جدید سے جدید معلومات وتحقیقات کی روشنی میں انہیں بنیادوں پر کھڑی کی جاسکتی ہے، باقی خود حضرت مجد دتھا نوکؓ کی صحیح عقلیت وتجدید عقلیت دونوں کاانداز ہتوعام ناظرین بھی اس متن سے چھ نہ چھ فرماہی سکتے ہیں۔ عقل کی تعریف، دائرہ کار، افراط عقلی کے اقسام: عقل کے معنی لغت میں روکنے والا ہے،اسی سے عقال رسی کو کہتے ہیں کہ وہ جانور کو بھا گنے سے روکتی ہے توعقل کا حاصل بیہ ہوا کہ وہ ایک ایسی قوت مدرکہ ہے جومصرت سے روکتی ہے۔ اب بیدد کھنا جائے کہ مصرت کیا چیز ہے اور منفعت کیا چیز ہے؟ سواصل میں مصرت کی بھی مختلف قشمیں ہیں اور منفعت کی بھی ، کیونکہ ہر منفعت میں چھ نہ چھ صرت بھی ہےاور ہرمصرت میں بچھرنہ بچھ منفعت بھی ہے۔ابعقل کا بیرکام ہے کہ وہ بیر بتادیتی ہے کہ کہاں منفعت کا پہلوغالب ہےاورکہاں مصرت کا۔ عقل کافعل بیہ ہے کہ ضرراور نفع کو پہچانے ، چھر ضرراور نفع کی دوشمیں ہیں: ایک آخرت کا اورایک دنیا کا \_اورایک کا فانی اور دوسر ے کا باقی ہونا ظاہر ہے توعقل صحیح کافعل بیہ

ا حرت کا اورایک دنیا کا ۔اورایک کا فاقی اور دوسر کے کاباتی ہونا طاہر ہےتو سن کا س یہ ہوگا کہآ خرت کے ضرراور نفع کود نیا کے نفع اور ضرر پر غالب رکھے۔ عقل صحیح کا مقتضاء:

عقل صحیح کا مقتضاء ہر حال میں عدل ہے اور وہ منحصر ہے شریعت میں ، تو ہر حال میں جو حکم شریعت کا ہواس کے ماتحت رہ کرآ دمی کور ہنا اور کا م کرنا چا ہے ، شریعت کواپنے مصالح کے تابع نہیں بنانا چا ہے ۔ احکام شرعیہ عین تقاضائے طبعی کے موافق ہیں ، صرف حدود میں طبیعت کی منازعت رہتی ہے مگر بیہ منازعت بے جا ہے ، کیوں کہ ہر کا م کے لئے حدود کا ہونا ضروری ہے ۔ بدون حد کے کوئی شئی مستحسن نہیں ۔ خصوصاً جب کہ بیہ دیکھا جائے کہ حدود شرعیہ سے آگے ہلاکت ہے ۔ یہیں سے معلوم ہوگا کہ احکام شرعیہ کی مخالفت سے دنیا کی

## {177}

بھی بےحلاوتی ہے کیوں کہ بیخالفت کرنے والاخودا پنی طبیعت کےخلاف کام کررہا ہے،اور اس سے بڑھ کر کیا بے حلاوتی ہوگی کہ طبعی تقاضہ کو مردہ کیا جائے ،اور بیجھی معلوم ہوگا کہ مطیعین کی زندگی شاہانہ زندگی ہے کہان کا ہر کا مطبیعت کےموافق ہے۔ (ملفوطات حکیم الامت/جلد ۲۱ مانفاس عیسی حصیه اول:ص/۲۲۹) جب د نیا کے کام بدون اس کے ہیں چل سکتے کہ عقل کوا یک حدیر چھوڑ دیا جاوے اور بلاچون وجرا دوسرے کا انتباع کیا جاوے تو آخرت کا کام بدون اس کے کیونکر چلے گا، کیوں کہ دنیا کی چیزیں تو دیکھی ہوئی بھی ہیں ان میں کسی قدر عقل چل بھی سکتی ہے، پھر بھی ان کوچھوڑ کر کاملین و ماہرین کی تقلید کی جاتی ہےاور آخرت سے تو ہم سب اند ھے ہیں وہاں بدون تقلید دحی کے کیسے کام چلے گا۔امور آخرت کو اگر پوری طرح سمجھنے کا شوق ہے تو اس کی صورت بیرے کہ موت کے منتظر رہو،مرنے کے بعد صراط اور وزن اعمال وغیرہ کی سب حقیقت سامنے آجائے گی،اورا گردنیا،ی میں سمجھنا جاتے ہوتو اس کے سواحیارہ نہیں کہ قرآن ورسول نے جو کہہدیا ہے اس کی تقلید کرو۔اوران کی نظیریں دریافت کرنے کے دریے نہ ہو۔ چنانچهافراط عقل کایپزینچه تھا کہ فلاسفہ نے انبیاء علیہم السلام کا مقابلہ کیا اور جب عاجز ہو گئے تو ان کی نبوت کا تو اقر ارکیا ،مگر کہنے گئے کہ بیہ جاہلوں کے داسطے نبی ہیں ،ہم کو نبی کی ضرورت بين 'نحن قوم قد هذبنا نفوسنا بالحكمة '' بم نے تواينے كو عكمت سے مہذب بنالیا ہے، حق تعالی ایسے ہی لوگوں کے حق میں فرماتے ہیں: ' فَرِ حُوا بما عند هم من المعلم ''بیلوگ اینے علم پرنازاں ہو گئے اور بیرنہ پہچھے کہ علوم نبوت عقل سے باہر ہیں۔ چنانچہاللہ پات میں فلاسفہ نے تحقیقات بیان کی ہیں، ان میں اتن تھو کریں کھا کیں ہے کہ آج مسلمانوں کا ایک ادنیٰ طالب علم بھی ان پر ہنستا ہے بیتو افراط فی العقل ہے۔اورایک ہے تفریط کا درجہ یعنی عقل کی کمی اس کوحمافت کہتے ہیں ، شریعت میں بید دونوں درج برکار اور {178}

مذموم ہیں بلکہ مطلوب تو سط ہے جس کو حکمت کہتے ہیں ، دوسری قوت شہویہ ہے ، اس میں بھی تین درج ہیں ایک افر اط جس کا نام فجو رہے ، شریعت میں بیجی مطلوب نہیں کیوں کہ اس کا انجام فسق ہے ، اور ایک تفریط ہے کہ آ دمی نامر دبن جائے کہ ضروری انتفاعات سے بھی محروم ہو۔ بیجی مطلوب نہیں کیوں کہ اس سے ہمت اور حوصلہ پست ہوجا تا ہے اور اولوالعزمی اور اخلاق عالیہ مفقو دہوجاتے ہیں جو بڑانقص ہے۔اور ایک ہے تو سط جس کا نام عفت ہے بیہ مطلوب ہے۔

تیسری چیز قوت غصبیہ ہے،اس میں بھی تین درج ہیں:ایک افراط جس کوتہور کہتے ہیں کہ موقع بے موقع کچھ نہ دیکھے،اندھا دھند جوش دکھلانے لگے جیسا آج کل ہور ہاہے کہ جس طرف چلتے ہیں جوش میں اندھے بن کر چلتے ہیں، یہ بھی نہیں دیکھتے کہ اس جوش سے نفع ہوگایا نقصان، پیچی شریعت میں مطلوب نہیں۔اورایک ہے تفریط جس کوجین اور بز دلی کہتے ہیں کہ موقع اور ضرورت کے وقت بھی ہمت سے کام نہ لیا جاوے ، جیسے بعض لوگ ایسے ڈریوک ہوتے ہیں کہ حکام کے سامنے ادب اور تہذیب سے بھی اپنی حاجت ظاہر نہیں کر سکتے رہچمی مطلوب نہیں ۔اورایک درجہ توسط کا ہے جس کا نام شجاعت ہے یہ مطلوب ہے۔ اس کا حاصل بیر ہے کہ ضرورت اور موقع پر جوش ظاہر کیا جائے، جہاں تفع کا ظن غالب ہو۔اور بے موقع جوش سے کام نہ لیا جائے جہاں نفع کی پچھامیز ہیں محض نقصان ہی نقصان ہے۔غرض اخلاق پسندیدہ کے اصول تین ہیں:(۱) حکمت (۲) عفت (۳) شجاعت ۔اور ان کے مجموعہ کا نام عدل ہے۔اور یہی شریعت کا حاصل ہے۔اور قرآن میں جوفر مایا ہے ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا كُمُ أُمَّةًوَّ سَطًا ﴾ اس سے بھی عدل مراد ہے، مطلب بیہ ہے کہ ہم نے ایک ایسی شریعت دے کر جو کہ *ہر*ایا عدل ہے امت وسط یعنی امت عا دلہ بنایا۔ ایک مقدمہاور لیجئے کہ وسط دوشم کا ہوتا ہے :ایک وسط حقیقی ،ایک وسط عرفی ، وسط حقیقی وہ خط ہے جو بیچوں بیچ ہووہ قابل تقسیم نہیں ہوتا اورا یک وسط عرفی ہے۔جیسے کہا کرتے ہیں کہ {179}

یہ ستون مکان کا وسط ہے تو وہ وسط حقیقی نہیں کیوں کہ وہ تو منقسم ہے ۔اس کے اندر بھی ایک جز دائیں،ایک بائیں اورایک بیچ میں نکل سکتا ہے، پھر وہ وسط حقیق کہاں ہوا؟ حقیقی وسط تو وہ ہے جس میں دایاں بایاں کچھ نہ نکل سکے۔سواییا وسط ہمیشہ غیر منفسم ہوگا؛ پس سمجھ لو کہ نثر بعت اس وسط کا نام ہے،جس میں افراط تفریط کا ذرائیھی نام نہ ہو بلکہ عین توسط ہویہی وسط حقیقی روح شریعت ہے اور یہی کمال ہے۔اوراو پر معلوم ہو چکا ہے کہ وسط حقیقی ہمیشہ غیر منقسم ہوتا ۔ سے نو شریعت کی روح بھی غیر منقسم ہے۔ چنانچہ <sup>ج</sup>ن اصول اخلاق کو میں نے بیان کیا ہے ان میں افراط تفریط کو چھوڑ کر جوایک وسط نکلے گا جس کو نہ افراط کی طرف میلان ہوگا نہ تفریط کی طرف وہ ہمیشہ غیر منقسم ہوگا۔اورایسے وسط پر رہنا ضرور دشوار ہے ۔ پس شریعت ان دونوں جانبوں پرنظر کر کےاپنی دشواری کی وجہ سے تلوار سے تیز اور بوجہ غیر منقسم ہونے کے بال سے باریک ہوگی۔ کیوں کہ بال بھی منقسم ہےاور دسط حقیقی غیر منقسم ہے پس قیامت میں بھی روح شريعت يعنى وسط حقيقى جو ہربن كريل صراط كى شكل ميں خاہر ہوگا جس پر سےمسلمانوں كو چلايا جاوے گا، پس جو شخص دنیا میں شریعت پر تیزی وسہولت کے ساتھ چلا ہوگا وہ وہاں بھی تیزی کے ساتھ چلےگا، کیوں کہ وہ بھی شریعت تو ہوگی جس پر دنیا میں چل چکا ہے۔اور جو یہاں نہیں چلایا کم چلاہے وہ پل صراط پر بھی نہ چل سکے گایاستی کے ساتھ چلے گا، لیجئے میں نے آپ کو یل صراط کی نظیر بھی دکھلا دی۔اب کوئی اشکال نہیں رہا۔اس طرح ہمارے پاس تمام شرعیات کے لئے عقلی نظائر موجود ہیں ، بیرنہ شمجھے کہ پل صراط ہی کی خصوصیت ہے لیکین ہم ان تحقيقات كومقصود نهيس سمجصتي

میں نے نمونہ کے طور پر بیٹر حقیق اس لیے بیان کردی تا کہ معلوم ہوجائے کہ ہمارے پاس ہر مسئلہ میں ایسی ہی تحقیقات موجود ہیں اور سمجھ میں آ جائے کہ کم شریعت کے سامنے علوم فلسفہ کی کچھ بھی حقیقت نہیں۔ (تفصیل الدین جس/۳۵ تا ۵۲ انثرف الجواب جس/۳۵۲) {180}

چند مقدمات کے ساتھ پل صراط کی عظی تقہیم: ثبوت پل صراط پر دلیل قائم کر کے اس کی ایک نظیر تبرعًا بتلا تا ہوں۔ اول پل صراط کی حقیقت سمجھئے مگر بیہ کہے دیتا ہوں کہ بیہ صفرون ظنی ہے۔ اس طور پر پل صراط کو سمجھنا واجب نہیں۔ اصل تویہی ہے کہ آدمی مجملا پختہ عقیدہ رکھے۔ باقی بعض طبائع ضعیف ہوتی ہیں، ان کے لئے میں بیہ ضمون بیان کرتا ہوں، اگر وہ اس طرح بھی پل صراط کو سمجھ لیں تو حرج کچھ نہیں مگر لازم بھی نہیں۔ لازم تو وہی اجمالاً مان لینا ہے۔ اس تنہیہ کے بعد کہتا ہوں کہ اول اس کی حقیقت سمجھوجس کے لئے:

(۱) اول توبیہ مقدمہ سنو! کہ اس عالم کے سواایک عالم اور بھی ہے؛ مسلمان تو اس کا انکار نہیں کر سکتا، اور مخالفین اگرا نکار کریں تو ہمارے پاس ان کے جواب کے لئے وہی دلیل ہے جواو پر مذکور ہوئی کہ دوسرے عالم کا ہوناممکن ہے۔کسی کوا مکان پر کلام ہوتو دلیل امتناع قائم کرے، اور جس ممکن کی خبر مخبرصا دق نے دی ہووہ ثابت ہے، پس دوسرا عالم ثابت ہے اور مخبر کے صادق ہونے کوہم دلائل سے ثابت کر سکتے ہیں۔

(۲) دوسرا مقدمہ بیر سنئے کہ عالم کے اختلاف سے بعض احکام اور حالات بدل جاتے ہیں۔ اس کی بھی دلیل تو وہی ہے جو مذکور ہوئی اور تقریب فہم کے لئے ایک نظیر بھی بتلا تا ہوں، جیسے اقالیم کے بد لنے سے بھی دنیا ہی میں حالات بدل جاتے ہیں۔ مثلا یہاں اس وقت رات ہے اور دوسر ے اقلیم میں اس وقت دن ہے، یہاں آج کل گرمی ہے اور کسی اقلیم میں اس وقت سردی ہے ۔ وعلی ہذا یہاں چو بیس ۲۴ گھنٹہ کا دن رات ہے اور بعض اقالیم میں چو مہینہ کا دن اور چو مہینہ کی رات ہے ۔ اور یہیں سے معلوم ہوا ہوگا کہ قرآن میں جو آیا ہے کہ عالم آخرت کا ایک دن ہز ار برس کے برابر ہے ۔ اور اس پر بعض لوگ ہو آن میں جو آیا ہے کہ حماقت ہے ۔ اس میں استبعاد کیا ہے، جب عالم دنیا ہی میں اقلیم کے بد لنے سے بی ہو {181}

مشاہد ہے کہ بعض جگہ چھ ماہ کا دن ہوتا ہے تو اختلاف عالم کے بعد آخرت میں اگر ہزار برس کے برابرایک دن ہوتو کیا تعجب ہے۔ (۳) تیسرا مقدمہ بیر ہے کہاختلاف کی کوئی حدثہیں ہے، نہ بیرمنضبط ہوسکتا ہے، بیر مقدمه بدیمی ہے محتاج دلیل نہیں ،اور جو شخص کسی حدیر انتہاءاختلاف کا دعوی کرےاور اس سے آگے اختلاف ہونے کو متنع کمے وہ اس پر دلیل قائم کرے۔ (۳) چوتھا مقدمہ بیرہے کہ مکن ہے کہ جو چیز یہاں عرض ہودہ اُس عالم میں جا کر جوہر ہوجائے، اس کاممکن ہونا بھی ظاہر ہے۔ بیتومسلّم ہے کہ ایک آن اور ایک محل میں شے واحد عرض وجو ہزہیں ہوسکتی مگریہ ہوسکتا ہے کہ ایک شے پہاں عرض ہواور دوسری جگہ جو ہر ہوجائے۔اس کے امتناع برکوئی دلیل قائم نہیں۔اگر کسی کے پاس دلیل ہو پیش کرے۔اور استیناس کے طور پر اس کو یوں شمجھئے کہ اس زمانہ میں بعض آلات کے ذریعہ سے حرارت وبرودت وغيره كاوزن ہوتا ہے،حالانکہ پہلے حکماءان کو مقولہ کیف سے سمجھتے تھے،جس کیلئے وزن اور مقدارنہیں ہو*سک*تی ( کیوں کہ وہ *عر*ض ہے جو پائے جانے میں ، باقی رہنے میں اور متمکن ہونے میں کسی ایسے کل کامختاج ہوتا ہے جواس کو سہارا دے ،عرض بذاتِ خود اشارہ حسیہ کے قابل نہیں ہوتا ہے ) مگر اس زمانہ میں ان کے لئے وزن ہونا ثابت ہو گیا،اس لئے میں تو کہا کرتا ہوں کہ جتنی رہن یا ایجادات ہیں، سب معادیات کے لئے معین ومُمِدُ ہیں، چنانچہ گراموفون ہاتھ پیر کے بولنے پر بڑی دلیل ہے، کیوں کہ گراموفون میں تو روح بھی نہیں اور کلام کرتا ہے ، تو اعضاءانسانی کے بولنے میں کیا تعجب ہے ، جن میں حیات کا تلبس ہے۔اسی طرح ایک حدیث میں ہے جونسائی میں موجود ہے کہ حضو ہوائی ہے خصلو ۃ کسوف کے موقع پر فرمایا کہ میں نے مسجد کی دیوار کے قریب جنت ودوزخ کو دیکھا بعض لوگ اس پر بیستے تھے کہ جنت ودوزخ تو آسمان وزمین سے بڑی بتلائی جاتی ہے،حضور نے ان کودیوار بر کیوں کردیکھ لیا؟ مگرخدا تعالی نے فوٹو اورخور دبین کوا یجا د کر کے اس استبعا د کو دور

{182}

کرایا۔ فوٹو میں بڑی سے بڑی شے کو چھوٹا کر کے دکھایا جاسکتا ہے، اور خور دبین سے چھوٹی سے چھوٹی چیز پہاڑ بنا کر دکھائی جاسکتی ہے توخدا تعالی کو بیہ قدرت نہیں کہ اس نے جنت ودوزخ کا فو ٹومسجد کی دیوار پراتاردیا ہواور حضوط ﷺ کی شعاع میں خوردیین کی قوت رکھدی ہوجس سے فوٹو کی چھوٹی چیزیں آپ کواصلی حالت پرنظر آگئ ہوں ۔اور حدیث میں یہی لفظ وارد ب مشلت لى الجنة والنار . بن يسفر ما يا كه جنت ودوزخ زمين مي ساتر آئى تھیں ، بلکہ آپ نے فر مایا کہ وہ میرے لئے مثل ہو گئیں ،اسی لئے جب کوئی نٹی ایجاد ہوتی ہے تو میں خوش ہوتا ہوں؛ کیوں کہان میں شرعیات کا استبعاد دور ہوتا جا تاہے۔ چنانچہ ایک عجیب بات اس زمانہ میں بیر ہے کہ آج کل حرارت وبرودت کا بھی وزن ہونے لگا کہ اس مکان میں اس قدروزن کی حرارت موجود ہے،اب اگر کسی گنوار سے کہے کہ گرمی بھی تلتی ہے تواس کوکتنا تعجب ہوگا۔توجب دنیا ہی میں بعض اعراض کا وزن ہونے لگا جس کی حقیقت ہے مابہ الوزن کے انخفاض وارتفاع سے مقدار کا معلوم ہوجانا جو کہ سرسری نظر میں خواص جوہر سے ہے۔ تواگر دوسرے عالم میں جاکر وہ جو ہربھی بن جاوے تو کیا تعجب ہے؟ اور لیجئے اگر ایک برتن تھنڈا یانی تھرکر وزن کرونو اوروزن ہوگا اور اسی میں گرم یانی پھر کر وزن کروتواوروزن ہوگا آخر کی بیشی کیوں ہے؟ پانی کی مقدار تو دونوں حالتوں میں کیساں تھی معلوم ہوا کہ برودت وحرارت کا بھی کچھ وزن ہے،اب خواہ اس کو یوں تعبیر کر لیجئے کہ وزن یانی ہی کا ہے۔ مگر بشروط برودت وحرارت کے آخران کو وزن میں دخل تو ہوا، تو اس عالم میں اگریہی دخل درجہ موز ونیت میں اس طرح ہوجاوے کے بیرض جو ہربن جاوے تو کیا تعجب ہے۔اور سنئے اطباء کہتے ہیں کہ جس شخص میں صفرا کا غلبہ زیادہ ہودوہ خواب میں آگ بہت د یکھتا ہے۔ دیکھتے جو چیز یہاں عرض تھی یعنی حرارت صفراوی وہ عالم خیال میں آگ بن گئی جو کہ جو ہر ہے پس اس عالم میں عرض کا جو ہر بن جانا کچھ بعید نہیں اب پُل صراط کی حقیقت سمجھئے، گواس کے بیان کی ضرورت نہیں۔

{183}

اور میں کہہ چکا ہوں کہ میرے ذے اس کا بیان کرنا لازم نہیں، میرے ذمہ تو وہی تھا جومیں بیان کر چکا ہوں ،مگراس میں حظ (لطف) نہ آیا تھا، اس لیے تبرعًا بیان کرتا ہوں کہ خیر جس طرح بھی کام چلے اچھا ہے، توسنے پل صرات کی حقیقت شریعت ہے (کے ما قال اصحاب الكشف من العرفاء) يس دنيامين بل صراط كى نظير شريعت موجود ب\_اتنا فرق ہے کہ یہاں بی<sub></sub>عرض ہےاور وہاں جا کر جو ہر بن جائے گی ، باقی اور تمام صفات میں بیہ اس کی نظیر ہے جیسے وہ بال سے باریک اورتلوار سے تیز ہے جس پر چلنا دشوار ہے ۔اسی طرح طریق شریعت نہایت باریک اور نازک ہے جس پر استقامت کے ساتھ چل لینا ہرایک کا کامنہیں؛ کیوں کہ شریعت مقدسہ مرکب ہے علم وعمل سے ،تواس پر چلنے کے لئے دوقو توں کی ضرورت ہے: ایک قوت علمیہ کی ، دوسری قوت عملیہ کی ،قوت علمیہ کا تعلق عقل سے ہے اورقوت عملیہ کاارادہ سے، پھرمل بعض مفید ہیں اور بعض مضر یتواس میں کہیں تو جلب منفعت کی ضرورت ہےاورکہیں دفع مصرت کی ۔اور جوارادہ جلب منفعت سے متعلق ہواس کوقوت شہو ہہ کہتے ہیں اور جو دفع مصرت کے متعلق ہو،اس کوقو ت غصبیہ کہتے ہیں تو شریعت پر چلنے کے لئے تین قو توں کی ضرورت ہوئی : قوت عقلیہ ،قوت شہو یہ ،قوت غصبیہ ، یہی اصول اخلاق کہلاتے ہیں، پھران میں سے ہرایک کے تین درجے ہیں:افراط،تفریط اورتو سط،اور شريعت نام ہے توسط کا، شريعت ميں افراط عقل سے بھی کام نہيں چلتا۔ نہ تفريط سے کام چلتا ہے، بلکہ توسط کی ضرورت ہے جس کا نام حکمت ہے اور قوت عقلیہ کی افراط کا نام جزیرہ ہے، بینہایت مصر ہے جب عقل بہت بڑھ جاتی ہے تو ہر چیز میں اختالات عقلیہ پیدا ہونے لگتے ہیں ۔جس سے آ دمی دہمی ہوجا تا ہے جیسے اہل فلسفہ میں ایک فرقہ لا ادر بیہ شہور ہے وہ کسی حقیقت کا وجود تسلیم نہیں کرتے ۔اور کہتے ہیں کہ بہت دفعہ ایسا ہوتا ہے کہ ہم ایک چیز کو دور سے دیکھ کرآ دمی شمجھتے ہیں اور وہ گدھا نکلتا ہے۔ بہت سے لوگ ایک شخص کو سین شمجھتے ہیں اور بہت سے اس کو بدصورت شبچھتے ہیں یعض لوگ ایک چیز کو میٹھا بتلاتے ہیں اور بخار والا اس کوکڑ وی بتلا تا ہےاسی طرح مسائل عقلیہ میں کوئی ایک دلیل کو پیچ کہتا ہے کوئی غلط، نوبیہ کیا {184}

اطمینان ہے کہ جس کوہم نے آ دمی سمجھا ہے وہ آ دمی ہی ہے گدھانہیں اور جس کوہم زمین کہتے ہیں وہ زمین ہی ہے آسان نہیں ممکن ہے ہماری نظر نے غلطی کی ہو۔بس اب ان کا بیرحال ہو گیا کہ ہربات میں ان کو شک ہے اور شک میں بھی شک ہے فہو شاک و شاک فی انه شاک ۔ تو حضرت بیغنل جب بر هتی ہےتوا تنایر بیثان کرتی ہے کہ زندگی تباہ کردیتی ہے۔اوریہی وجہ ہے بہت سے عقلاء کے نتاہ ہونے کی کہانہوں نے عقل سے وہ کام لیا جو اس کی حد سے آ گے تھا،اور ہر چیز کا اپنی حد سے آ گے نکل جانامصر ہے۔ میں توعقل کے متعلق ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ بیالیں ہے جیسے گھوڑا پہاڑ پر چڑھنے والے کے لئے ،اب تین قسم کے لوگ میں ؛ایک تو وہ جو گھوڑے پر سوار ہو کر پہاڑ تک پہنچاور پھر پہاڑ پر بھی اس پر سوار ہوکر چڑھنے لگے، بیلطی پر ہیں،ضرورکسی سیدھی چڑھائی پر سوارا درگھوڑا دونوں گریں گے ۔ اورایک وہ ہیں جو بی*ت بچھ کر کہ گھوڈ* اپہاڑ پرتو کام دیتا ہی نہیں تو اس سے صاف سڑک پر بھی کام لینے کی کیا ضرورت ہے، وہ گھر ہی سے پیدل چل پڑے نتیجہ بیہ ہوا کہ پہاڑتک پینچ کر تھک گئے بید بھی نہ چڑھ سکے تو ان دونوں کی رائے غلطتھی ، پہلی جماعت نے گھوڑ بے کوا یہا با کارشمجھا کہا خیرتک اسی سےراستہ طے کرنا چاہااور دوسرے نے ایسا بے کارشمجھا کہ پہاڑتک بھی اس سے کام نہ لیا صحیح بات ہی ہے کہ گھوڑا پہاڑتک تو کارآمد ہے اور پہاڑ پر چڑھنے کے لئے برکار ہے، اس لئے کسی اور سواری کی ضرورت ہے۔ یہی حال عقل کا ہے کہ عقل سے بالکل کام نہ لینا بھی حماقت ہے اور اخیر تک کام لینا بھی غلطی ہے۔ پس عقل سے اتنا کام تولوكہ تو حید ورسالت كو مجھوا وركلام اللہ كاكلام اللہ ہونا معلوم كرلو۔اس سے آ گے فروع میں عقل سے کام نہ لینا جائے بلکہ اب خدا اور رسول کے احکام کے آگے گردن جھکا دینی چاہئے؛ چاہےان کی حکمت عقل میں آوے پانہ آوے۔ دیکھئے قانون سلطنت کے منوانے کی دوصورتیں ہیں،ایک بیرکہ پہلے بیہ مجھا دیا جائے کہ جارج پنجم بادشاہ ہیں۔اس کے بعد تمام احکام کے متعلق بیہ کہہ دیا جائے کہ بیہ بادشاہ کے احکام ہیں اس لئے ماننے پڑیں گے توبیہ صورت آسان ہے۔اور تمام عقلاء ایساہی کرتے ہیں ، دوسری صورت بیر ہے کہ ایک شخص

{185}

جارج پنجم کوبادشاہ مان کر پھر بھی ہرقانون میں الجھنے لگے کہ میں اس دفعہ کونہیں مانتا تو ہتلا یے اس شخص کا کیا حال ہوگا۔ ظاہر ہے کہ ہر جگہ ذلیل ہوگا اور عقلاء کہیں گے کہ جب بادشاہ کا بادشاہ ہونا مسلم اور اس قانون کا قانون سلطنت ہونا معلوم ۔ تو پھرا نکار کی کیا وجہ؟ ضرور مانا پڑے گا چاہے ہمچھ میں آئے یا نہ آئے ۔ معلوم ہوا کہ صاحب سلطنت کے پہچانے کے لئے تو عقل سے کام لینے کی اجازت ہے اس کے بعد عقل سے کام لینے کی اجازت نہیں ۔ پھر کیا وجہ کہ آپ دین کے معاملہ میں اخیر تک عقل سے کام لینے کی اجازت نہیں ۔ پھر کیا وجہ بر ذلت کے اور کچھ حاصل نہ ہوگا۔ جب خدا کا خدا ہونا مسلم ، رسول کا رسول ہونا مسلم ، کلام اللہ کا کلام اللہ ہونا معلوم ، پھر ہر حکم میں الجھنے کا آپ کو کیا جن بنائے گا اور تمام عقلاء کی نظروں میں آپنے ذلیل ہوں گے۔

غرض عقل سے اس وقت تک کام لوجب تک وہ کام دے سکے اور جہاں اس کا کام نہیں دہاں اس کوچھوڑ دواور حکم کا اتباع کرو، تو عقل کی بھی ایک حد ہوئی اور کیوں نہ ہودہ بھی تو ایک قوت ہے جیسے آنکھ کی ایک قوت ہے اور اس کی ایک حد ہے اس سے آ گے دور بین لگانے کی ضرورت ہے ۔ ایسے ہی شریعت کے معاملہ میں اصول تک تو عقل کام دیتی ہے اور فروع میں بیتہا بریکار ہے بلکہ وحی دور بین سے کام لینا ضروری ہے، ایسے ہی کان کی ایک قوت ہے ، اور اس کی ایک حد ہے، اس سے آ گڑ لیفون سے مدد لینے کی ضرورت ہے۔ پیروں کی ایک قوت ہے جس سے آ گے سواری سے مدد لینے کی ضرورت ہے۔ ہر قوت محدود ہے تو عقل کیسے محدود نہ ہوگی ضرور ہوگی ، اس کے آ گے والی سے کام لو ور نہ یا درکھو کہ عمر بھر راستہ نہ ملے گا

{186}

سائنس كي حقيقت

علم کے جس شعبہ کوہم سائنس کہتے ہیں، اس کا دوسرانا معلم کا ئنات ہے، جس میں انسان کاعلم بھی شامل ہے، سائنسی علوم کی کلید کا ئنات کے قدرتی حالات اورواقعات کایادوسر لفظوں میں مظاہر قدرت کا مشاہدہ ہے، جوہمار ے حواس خسبہ کے ذریعہ سے عمل میں آتا ہے، سائنس داں کا ئنات سے کچھ نتائج اخذ کرتا ہے، پھران نتائج کوایک قابل فہم تنظیم اور تر تیب کے ساتھ جمع کرتا ہے، ہر درست سائنسی نتیجہ کوہم ایک مستقل علمی حقیقت یا قانون قدرت سمجھتے ہیں، مشاہدہ سے دریافت ہونے والے نتائج یا علمی حقیقت یا قانون سائنسی طریق ختیق کے چارم رکھلے

بعض وقت سائنس دان کائنات کے حالات اور واقعات کا مشاہدہ براہ راست ان کی قدرتی حالت میں کرتا ہے اور اس غرض کے لئے ان کو ڈھونڈ ھن کا لتا ہے اور خود ان کے قریب جاتا ہے، لیکن بعض وقت وہ اپنے معمل کے اندر کائنات کے حالات اور واقعات کو مصنوعی طور پر پیدا کر کے ان کا مشاہدہ کرتا ہے، گویا ان کو اپنے قریب لا تا ہے، لیکن خواہ سائنس داں مظاہر قدرت کے قریب خود جائے یا ان کو اپنے قریب لائے دونوں صورتوں میں وہ کائنات کے مشاہدہ اور مطالعہ کے خاطر اپنے لئے سہولتیں پیدا کرتا ہے، سائنس داں کی اس کو شن کو تجربہ کانا م دیا جاتا ہے، تجربہ کی غرض مشاہدہ ہے اور مشاہدہ کی غرض غور وفکر کے بعد نتائج اخد کرنا، بعض وقت بہت سے الگ تھلگ سائنسی حقائق مل کر ایک ایسی حقیقت کی طرف راہ {187}

نمائی کرتے ہیں، جو براہ راست نجر بہاور مشاہدہ کے طریقوں سے ثابت شدہ نہیں ہوتی ، تاہم چوں کہ وہ بعض ثابت شدہ حقائق کو منظم کرتی ہے،اس لئے سائنس داں اسے ایک قابل یقین نظریہ کے طور پراپنے سائنسی حقائق میں داخل کرتا ہے، اس کی وجہ بیر ہے کہ ایسا کئے بغیر اس کے الگ تھلگ سائنسی حقائق قابل فہم نہیں ہوتے اور ان میں کوئی عقلی تنظیم یاوحدت پيدانېيں ہوسکتی ،لېذا بەنظرىيەبھى جب تك كەسائىسى حقائق اسے غلط ثابت نەكرىي ،ايك سائنسی حقیقت کا درجہ رکھتا ہے، کیوں کہ وہ بھی ہمارے مشاہدات کے نتائج میں شامل ہوتا ہے۔ سأئنس داں کے اس طریق تحقیق کوجس کی روح کا ئنات کا مشاہدہ اور مطالعہ ہے، سائنس طریق شخفیق باسائیڈفک میتقد (Scientific Method) کہا جاتا ہے، اس سے ظاہر ہے کہ سائنسداں کے طریق شخفیق کے جارم حلے ہوتے ہیں: اول.....تجربيه (Experiment) دويم....مشامده (Observation) سويم.....اخذ نتائج (Inference) چهارم .....تنظیم نتائج (Systematization Of Inferences) سائنسي علوم کې اقسام ثلاثة (ما دی، حیایتیاتی اورنفسیاتی ) کائنات کے تین واضح طبقے ہیں:(۱) مادہ (۲) زندہ اجسام اور (۳) نفس انسانی اوران کے بالمقابل علم کا ئنات پاسائنس کے بھی نثین بڑے جصے ہیں۔ مادىعلوم (Physical Sciences) حيا تياتي علوم (Biological Sciences) نفساتي علوم (Psychological Sciences)

{188}

مادى علوم (Physical Sciences) بیہ کا ئنات ارض وساء کی مختلف اشکال اور مادے کی رنگارنگ صورت یذیری کا دکش اورد کچیپ مرقع ہے، مادے کی دنیا سے تعلق رکھنے والے تمام علوم اسی ذیل میں آتے ہیں، انہیں ہم غیر نامیاتی اشیاء کے علوم کانام بھی دے سکتے ہیں،مادی علوم میں علم طبيعيات (Physics)، علم بيئت (astronamy)، علم تخليقيات (cosmology)، علم کونیات (cosmogony)، علم جغرافیہ (geography)، علم کیمیاء (chemistry)، علم آ ثار قديمه (archaeology)، علم طبقات الارض (geology) علم موسميات (meteorology)، علم ہندسہ (geometry)، فن تغمیر (architectonics)، تلم برقیات (electronics)، اور کمپیوٹر سائنسز وغیرہ قابل ذکر ہیں، ان علوم کا دائرہ کا رزندگی اور شعور دونوں سے طع نظر محض غیر نامیاتی کا ئنات تک محدود ہے۔ حياتياتي علوم (Biological Sciences) سائنسی علوم میں حیایتیاتی علوم کوخصوصی اہمیت حاصل ہے،اس شعبہ میں زندگی اوراس کی نشو ونما سے متعلق تمام علوم شامل ہیں،ان علوم کے دائر کا رمیں تمام جاندارا شیاء آجاتی ېي، انسانی اورحیوانی زندگی ،حشرات الارض ،سمندری مخلوقات اور نبا تاب وغیرہ ان علوم کا موضوع ہیں علم حیاتیات ( biology) علم الجنین (embryology) علم حیوانات (zoology)، علم تشريح الاعضاء (anatomy)، علم الطب (medical science)، علم الجراحت (surgery)، علم نباتات (botany) وغیرہ اسی ذیل میں آتے ہیں، واضح رہے کہ بیرحیا تیاتی علوم فقط دنیوی زندگی سے بحث کرتے ہیں، گویا جسمانی زندگی کے مختلف اد دارا در مختلف مراحل تو زیر بحث آتے ہیں ، کیکن انسان کی روحانی زندگی ان علوم کا موضوع ہی نہیں ہے،اس لئے قبل از حیات اور بعدالممات کی زندگی سے ان علوم کوکوئی سر وکا رنہیں ، بیہ

## {189}

موضوعات ان حیاتیاتی علوم کے موضوع سےخارج ہیں۔ نفسياتي علوم (Psychological Sciences) وہ علوم جو حیات انسانی کی شعوری رعایت سے شکیل یاتے ہیں؛ نفسیاتی علوم کہلاتے ہیں،انہیں مجموعی طور پر سوشیل سائنس کا نام بھی دیا جاتا ہے، بیانسانی رویوّں سے بحث کرتے ہیں اور اس کی فکری اورنظری سمتوں کی وضاحت کرتے ہیں، نفسیاتی علوم کی مختلف شاخیں ہیں، مثلاً فلسفہ (philosophy)، اخلاقیات (ethics)، نفسیات (psychology)، صحافت (journalism) قانون (law)، تعليم (education)، زبان وادب (literature)،سیاسیات(political science)،معاشیات(economics)،تاریخ (histiography)، عمرانيات (sociology)، اورتمام فنون لطيفه (finearts) اس زمرے میں آتے ہیں، یہاں اس امر کی وضاحت ضروری ہے کہ بیتما معلوم وفنون شعورانسانی یر اور انسان کے جبلی طرزعمل پر براہ راست اثر انداز ہوکر اس کی شخصیت اور کر دار کو صیقل یازنگ آلود کرتے ہیں، تاہم مذہب کے زمرے میں آنے والے تمام مافوق الفطرت علوم تک کامل رسائی ان نفسیاتی علوم کے ذریعہ بھی ممکن نہیں۔ اسلام اورسائنس میں عدم تضاد کی وجو ہات سائنس اور اسلام میں تضاد کیوں کرمکن ہے، جب کہ اسلام خود سائنس کی ترغیب دے رہاہے! بنابریں اسلامی علوم کل ہیں، اور سائنسی علوم محض ان کا ایک جز، جز اورکل میں مغایرت (conflict) ناممکن ہے، مذہب اور سائنس پراینی اپنی سطح پر تحقیقات کرنے والے د نیا بھر کے محققین کے لئے بیہ ایک عالمگیر چینج ہے کہ مذہب اور سائنس میں کوئی تضاد نہیں ہے،اگرکوئی بیہ بچھتا ہے کہ مذہب اور سائنس میں تضاد ہے تو اس کے ساتھ دومیں سے یقیناًا یک بات ہوگی ،ایک امکان توبیہ ہے کہ وہ مذہب کی صحیح سمجھ سے عاری ہوگا بصورت دیگر {190}

اس نے سائنس کو بیجی طور پر نہیں سمجھا ہوگا، یہ بھی ممکن ہے کہ جس نکتے پر اسے تضاد نظر آرہا ہو؛ مطالعہ میں کمی کے باعث وہ نکتہ اس پر بیجی طور پر واضح نہ ہو سکا ہو، اگر کسی معاملہ کو بیجیح طور پر ہر پہلو سے جانچ پر کھ کر سمجھا جائے تو مذہب اور سائنس میں کوئی تضاد نہیں؛ کیوں کہ اسلام کی روسے مذہب اور سائنس دونوں دین مبین کا حصہ ہیں۔ سائنس کا دائر ہُ کا رمشاہداتی تجرباتی علوم پر شخصر ہے، جب کہ مذہب اخلاقی وروحانی

اور مابعد الطبيعياتی امور سے تعلق ہے۔ہم مذہب اور سائنس میں عدم تضاد کے حوالے سے تین اہم دلاکل ذکر کرتے ہیں: (1) بنیا د میں فرق:

مذہب اور سائنس میں عدم تضاد کی بڑی اہم وجہ یہ ہے کہ دونوں کی بنیادیں ہی جداجدا ہیں، در حقیقت سائنس کا موضوع ''علم'' ہے ، جب کہ مذہب کا موضوع '' ایمان' ہے، علم ایک ظنی شئے ہے، اسی بناء پر اس میں غلطی کا امکان پایا جاتا ہے، بلکہ سائنس کی تمام پیش رفت ہی اقدام وخطا (Trail & arror) کی طویل جدوجہد سے عبارت ہے، جب کہ دوسری طرف ایمان کی بنیا دخلن کے بجائے یقین پر ہے، اس لئے اس میں خطا کا کوئی امکان موجود نہیں۔

ایمان کے من میں سور دُبقرہ میں ارشادر بانی ہے:

الذين يؤمنون بالغيب، جوغيب پرايمان لاتے بيں۔(البقرہ:۳) گويا ايمان مذہب کى بنياد ہے،مشاہد ے اور تجرب کى نہيں ؛ بلکہ وہ بغير مشاہدہ کے نصيب ہوتا ہے،ايمان ہے، ى ان حقائق کوقبول کرنے کا نام جو مشاہد ے ميں نہيں آتے اور پردہ غيب ميں رہتے ہيں، وہ نہميں اپنے خود ساختہ ذرائع علم سے معلوم نہيں ہو سکتے ؛ بلکہ انہيں مشاہد ے اور تجرب کے بغير محض اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ عليہ وسلم کے بتانے سے {191}

ماناجا تاہے، مذہب کی بنیادان حقائق پر ہے،اس کے مقابلہ میں جو چیزیں ہمیں نظرآ رہی ہیں جن کے بارے میں حقائق اور مشاہدات آئے دن ہمارے تجربے میں آتے رہتے ہیں،ان حقائق كاعلم سائنس كہلاتاہے، چنانچہ سائنس انسانی استعداد سے تشکیل یانے والاعلم (Human acquired wisdom) ہے، جب کہ مذہب خدا کی طرف سے عطا کردہ علم (God-gifted wisdom) ہے، اسی لئے سائنس کا ساراعلم امکانات بیبنی ہے، جب کہ مذہب میں کوئی امکانات نہیں ہے، بلکہ وہ سراسرقطعیات پرمبنی ہے، مذہب کے تمام حقائق وثوق اور حتميت (certainty & finality) يومبني ہيں، ليعني مذہب کی ہر بات حتمی اور امر واجب ہے، جب کہ سائنس کی بنیاداور نکتۂ آغاز ہی مفروضوں (hypothesis) پر ہے، اسی لئے سائنس میں درجۂ امکان (degree of probability) بہت زیادہ ہے، مفروضہ،مشاہدہ اور تجربہ کے مختلف مراحل میں سے گذرکرکوئی چیز قانون (law) بنتی ہے،او رتب جا کراس کاعلم'' حقیقت'' کے زمرے میں آتا ہے، سائنسی تحقیقات کی جملہ پیش رفت میں حقیقی صورت حال بیر ہے کہ جن حقائق کوہم بار ہااپنی عقل کی کسوٹی پر پر کھنے کے بعد سائنسی قوانین قراردیتے ہیں ان میں بھی اکثر ردوبدل ہوتار ہتاہے، چنانچہ اس بہت بڑے فرق کی بنیاد پرہم یہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہ مذہب اور سائنس میں ٹکراؤ کاامکان ہی خارج از بحث ہے۔ (۲)دائرهٔ کارمیں فرق:

مذہب اور سائنس میں کسی قشم کے تضاد کے نہ پائے جانے کا دوسرا بڑا سبب دونوں کے دائر 6 کارکا مختلف ہونا ہے، جس کے باعث دونوں میں تصادم اور ٹکراؤ کا کوئی امکان کبھی پیدانہیں ہوسکتا، اس کی مثال یوں ہے جیسے ایک ہی سرڑک پر چلنے والی دوکاریں آ منے سامنے آرہی ہوں تو وہ آپس میں ٹکراسکتی ہیں، اسی طرح عین ممکن ہے کہ اسٹیشن ماسٹر کی غلطی سے

#### {192}

دوریل گاڑیاں آپس میں ٹکر اجائیں <sup>ہ</sup>یکن بیمکن نہیں کہ کاراور ہوائی جہازیا کاراور بحری جہاز آپس میں ٹکر اجائیں ، ایپا اس لئے ممکن نہیں کہ دونوں کے سفر کے راستا لگ الگ ہیں ، کار کو سڑک پر چلنا ہے ، بحری جہاز کو سمندر میں اور ہوائی جہاز کو ہوا میں ، جس طرح سڑک او رسمندر میں چلنے والی سواریاں کبھی آپس میں ٹکرانہیں سکتیں اسی طرح مذہب اور سائنس میں ہمی کسی قشم کا ٹکر او ممکن نہیں ، کیوں کہ سائنس کا تعلق طبیعیاتی کا نئات ( meta physical world) سے ہے، اس بات کو دوسر الفاظ میں یوں سمجھا جا سکتا ہے کہ سائنس فطرت ( meta physical world) سے ہے، اس بات کو دوسر الفاظ میں یوں سمجھا جا سکتا ہے کہ سائنس فطرت ( nature ) دنیا سے بحث کرتی ہے ، جب کہ مذہب کی بحث مافوق الفطرت ( supernarure ) دنیا سے ہوتی ہے، لہذا ان دونوں میں کسی صورت میں بھی تضاد مکن نہیں ہے۔

ال صلمن میں تیسری دلیل بھی نہایت اہم ہے، اور وہ یہ کہ خالق کا نئات نے اس کا نئات میں کٹی نظام بنائے ہیں، جواپنے اپنے طور پر اپنی خصوصیات کے ساتھ رواں دواں ہے، مثلاً انسانی کا نئات، حیوانی کا نئات، جماداتی کا نئات، نبا تاتی کا نئات، ما حولیاتی کا نئات، فضائی کا نئات اور آسانی کا نئات و غیرہ، ان تمام نظاموں کے بارے میں ممکن الحصول حقائق جمع کرنا سائنس کا طلح نظر ہے، دوسری طرف مذہب یہ بتا تا ہے کہ یہ ساری اشیاء اللہ تعالی نے پیدا کی ہیں، چنا نچہ سائنس کی یہ ذ مہداری ہے کہ اللہ رب العزت کے پیدا کردہ عوالم اوران کے اندر جاری وساری عوامل (functions) کا بنظر عائر مطالعہ کر کے اور کا نئات میں پوشیدہ مختلف حقائق کو بنی نوع انسان کی فلاح کے لئے سامنے لائے سائلہ ران اللہ رب العزت کی تخلیق کردہ اس کا نئات میں غور وفکر کے دوران ایک سائنسدان {193}

ایک دفعہ کی تحقیق سے کسی چیز کو سائنسی اصطلاح میں '' حقیقت'' کا نام دے دیا جاتا ہے، مگر مزید تحقیق سے پہلی تحقیق میں واقع خطا ظاہر ہونے پراسے رد کرتے ہوئی تحقیق کوایک وقت تک کے لیے حتمی قرار دے دیا جاتا ہے، سائنسی طریق کار میں اگر چہ ایک ''مفر وضے' کو مسلمہ'' نظری'' تک کا درجہ دے دیا جاتا ہے، تاہم سائنسی تحقیق میں کسی نظر بے کو بھی ہمیشہ کے لیے حقیقت کی حتمی اور یقینی شکل قرار نہیں دیا جاسکتا ، سائنس کی دنیا میں کو کی نظر یہ جامد موجود رہتا ہے اور یہ بھی ممکن ہے کہ نئے تجربات کی روشنی میں صدیوں سے مسلمہ کسی نظر یے کو کو کمل طور پر مستر دکر دیا جائے۔

مذہب اقدام وخطاسے کمل طور برآ زاد ہے ؛ کیوں کہ اس کا تعلق اللہ رب العزت کے عطا کردہ علم سے ہوتا ہے، جو تنمی قطعی اور غیر متبدل ہے اوراس میں خطا کا کلیۃ کوئی امکان نہیں ہوتا، جب کہ سائنسی علوم کی تمام تر تحقیقات اقدام وخطا (trial & error) کے اصول کے مطابق جاری ہیں، ایک وقت تک جو اشیاء حقائق کا درجہ رکھتی تھیں، موجودہ سائنس انہیں کلی طور پر باطل قرار دے کر نئے حقائق منظرعام پر لارہی ہے، بیدا لگ بات ہے کہ حقائق تک پہنچنے کی اس کوشش میں بعض اوقات سائنس غلطی کا شکاربھی ہوجاتی ہے، بلکہ حقیقت توبہ ہے کہ سائنس کی بنیاد ہی سعی اور خطا (trial & error) پر ہے ، جو مختلف مشاہدات اور تجربات کے ذریعے حقائق تک رسائی کی کوشش کرتی ہے۔ مذہب مابعد الطبیعیاتی (metaphysical) حقائق سے آگہی کے ساتھ ساتھ ہمیں اس ما دی کا ئنات سے متعلق بھی بہت سی معلومات فراہم کرتا ہے، جن کی روشنی میں ہم سائنسی علوم کے تحت اس کا ئنات کواپنے لئے بہتر استعمال میں لا سکتے ہیں۔ قرآن مجيد ميں ارشاد باري تعالى ہے: وسخر لکم مافی السموات ومافی الارض یعن اس(اللدتعالی)نے

{194}

ساوی کا ئنات اورز مین میں جو پچھ ہے وہ سب تمہارے لئے مسخر کردیا ہے۔(الجاثیہ: ۱۳) جہاں تک مذہب کا معاملہ تھا،اس نے تو ہمیں اس حقیقت سے آگاہ کردیا کہ زمین وآسان میں جتنی کا ئنات بکھری ہوئی ہے، سب انسان کے لئے مسخر کردی گئی ہے، اب بیہ انسان کا کام ہے کہ وہ سائنسی علوم کی بدولت کا ئنات کی ہر شے کوانسانی فلاح کے نکھ نظر سے اپنے لئے بہتر سے بہتر استعال میں لائے۔ سائنس اور مذہب کا روایتی طکراؤ سائنس اور مذہب کا روایتی طکراؤ خاص طور پر اٹھارھویں اور انیسویں صدی کی پیداوار ہے۔ یہی وہ زمانہ ہے جبکہ جدید سائنس کا ظہور ہوا۔ سائنسی دریافتوں کے سامنے

پیدادار ہے۔ یہی وہ زمانہ ہے جبلہ جدید ساملس کا طہور ہوا۔ ساملسی دریافتوں کے سامنے آنے کے بعد بہت سے لوگ میہ بحضے لگے کہ اب خدا کو ماننے کی کوئی ضرورت نہیں، خدا کو ماننے کی ایک بہت بڑی وجہ، دوسری وجہوں کے ساتھ ریتھی کہ اس کو مانے بغیر کا ئنات کی توجیہ نہیں بنتی ۔ مخالفین مذہب نے کہا کہ اب اس مقصد کے لئے ہم کو خدائی مفروضے کی کوئی ضرورت نہیں کیونکہ جدید سائنسی تحقیقات کی روشنی میں ہم آسانی کے ساتھ پوری کا ئنات کی اس طرح تشریح کر سکتے ہیں کہ سی بھی مر حلے میں خدا کو مانے کی کوئی ضرورت پیش نہیں آئے گی۔ اس طرح خدا کا خیال ان کی نظر میں ایک بے ضرورت چیز بن گیا اور جو خیال بے ضرورت ہوجائے اس کا بیا دہونالازمی ہے۔

یہ دعویٰ جب کیا گیا،اس وقت بھی اگر چہ وہ علمی حیثیت سے نہایت کمز ورتھا، تکراب تو خود سائنس نے براہِ راست یا بالواسطہ طور پر اس بات کا اعتراف کرلیا ہے کہ اس کے پاس اس قسم کا دعویٰ کرنے کے لئے اطمینان بخش دلائل موجود نہیں ہیں۔

سائنس کی وہ کیادریافت تھی جس میں لوگوں کونظرآیا کہاب خدا کی ضرورت ختم ہوگئی ہے ؟ وہ خاص طور پر بیتھا کہ سائنس نے معلوم کیا کہ کا ئنات کچھ خاص قواندینِ فطرت کی تابع ہے۔ {195}

قدیم زمانے کا انسان سادہ طور پر بیہ بی تھا تھا کہ دنیا میں جو کچھ ہور ہا ہے اس کا کرنے والا خدا ہے، مگر جدید ذرائع اور جدید طرز تحقیق کی روشنی میں دیکھا گیا تو معلوم ہوا کہ ہر واقعہ کے پیچھے ایک ایسا سبب موجود ہے جس کو تج بہ کر کے معلوم کیا جاسکتا ہے، مثلا نیوٹن ک مشاہدے میں نظر آیا کہ آسان کے تمام ستارے اور سیارے پچھ نا قابل تغیر قوانین میں بند سے ہوئے ہیں اور انہیں کے تحت حرکت کرتے ہیں، ڈارون کی تحقیق نے اسے بتایا کہ انسان کسی خاص تخلیقی تکم کے تحت حرکت کرتے ہیں، ڈارون کی تحقیق نے اسے بتایا کہ مادی قوانین کے تحت ترق کرتے انسان بن گئے ہیں، اس طرح مطالعہ اور تج بہ کے مورز مین سے کر آسان تک سارے واقعات ایک معلوم نظام کے تحت خاہر تو بی کی نظر آئے ۔ جس کوقانون فطرت (Law of Nature) کا نام دیا گیا۔ قانون فطرت کا بی گی اس درجہ موثر تھا کہ اس بارے میں پیشکی خبر دی جاسکتی تھی۔

اس دریافت کا مطلب مید تفا که جس کا نئات کو به سجھتے تصح که دہ ہاں خدا کی کار فرمائی ہے، وہ پچھ مادی اور طبیعیاتی قوانین کی کار فرمائیوں کے تابع تصی، جب ان قوانین کو استعال کیا گیا اور اس کے پچھ نتائج بھی برآ مد ہوئے تو انسان کا یفین اور زیادہ بڑھ گیا، جر من فلسفی کانٹ نے کہا '' مجھے مادہ مہیا کرو، میں تم کو بتا دوں گا کہ دنیا اس مادے سے کس طرح بنائی جاتی ہے'۔ ہیکل (Haekel) نے دعویٰ کیا کہ' پانی، کیمیا وی اجزاء اور وقت ملے تو وہ ایک انسان کی تخلیق کر سکتا ہے' نٹشے نے اعلان کر دیا کہ' اب خدا مرچکا ہے'۔ اس طرح بیائی گیا کہ اس کا نئات کا خالق اور مالک کوئی زندہ اور صاحب ذہن و ارادہ ہتی تاہیں ہے بلکہ کا نئات از اول تا آخرا یک مادی کا نئات ہے۔ کا نئات کی ساری حرکتیں اور اس کے تمام مظاہر خواہ دوہ ذی روح اشیاء سے متعلق ہوں یا بے روح اشیاء کے بارے میں ہوں، اند سے مادی مل کے سوا اور پچھ نیں ، سائنس نے جس دنیا کو دریا فت کیا اس میں کہیں اس خدا کی کار فرا ہوں کا نظر {196}

نہیں آتی تھی جو تمام مذاہب کی بنیاد ہے۔ پھر خدا کو مانا جائے تو س لئے مانا جائے ؟! نیوٹن اورڈ ارون کے نظر بیر تنجاذ ب وارتقاء سے خدا تعالی کا انکار جد بدطریق مطالعہ نے ہمیں بتادیا ہے کہ خدا کا وجود فرض کرنا انسان کی کوئی واقعی دریافت نہیں تھی، بلکہ میرض دورلاعلمی کے قیاسات تھے، جو علم کی روشن پھیلنے کے بعد خود بخو د ختم ہو گئے ہیں، جو لین بکسلے لکھتا ہے: <sup>2</sup> من یوٹن نے دکھا دیا ہے کہ کوئی خدا نہیں ہے ، جو سیاروں کی گردش پر حکومت خدائی مفروضہ کی کوئی ضرورت نہیں ۔ ڈارون اور پا سچر نے یہ کام حیاتیات کے میدان میں <sup>2</sup> میں جاد میں علم انفس کی ترقی اور تاریخی معلومات کے اخدا کو اس مفروضہ مقام سے ہٹادیا ہے کہ وہ انسانی زندگی اورتاریخ کو نٹرول کرنے والا ہے'۔ <sup>2</sup> میں میں میں میں مالان کی ترقی اور تاریخی معلومات کے اضافے نے خدا کو اس مفروضہ مقام سے ہٹادیا ہے کہ وہ انسانی زندگی اورتاریخ کو کنٹرول کرنے والا ہے'۔

Religion without Revelation, New York. 1959. p.58 یعنی طبیعیات، نفسیات اور تاریخ، نتیوں علوم نے میڈابت کردیا ہے کہ جن واقعات کی توجیہ ہے لئے پچچلے انسان نے خدا اور دیونا کا وجود فرض کرلیا تھا، یا مجر دطاقتوں کو مانے لگا تھا، اس کے اسباب دوسرے تھے، مگر ناواقفیت کی وجہ سے وہ مذہب کی پر اسرار اصطلاحوں میں بات کر تارہا۔

طبيعياتی دنيا ميں اس انقلاب کا ہيرونيوڻن ہے جس نے بينظريد پيش کيا کہ کا ئنات کچھ نا قابل تغير اصولوں ميں بندھی ہوئی ہے، کچھ قوانين ہيں ، جن کے تحت تمام اجرام ساوی حرکت کررہے ہيں، بعد کو دوسرے بے شارلوگوں نے اس تحقیق کو آگے بڑھایا ، يہاں تک کہز مين سے لے کر آسمان تک سارے واقعات ايک اٹل نظام کے تحت ظاہر ہوتے ہوئے نظر آئے جس کو قانون فطرت (Law Of Nature) کا نام دیا گیا، اس دریافت کے بعد

#### {197}

قدرتی طور پر بیت صور ختم ہوجاتا ہے کہ کا منات کے پیچھے کوئی فعال اور قادر خدا ہے جو اس کو چلار ہا ہے ، زیادہ سے زیادہ تنجائش اگر ہو سکتی ہے تو ایسے خدا کی جس نے ابتداء گا ننات کو حرکت دی ہو، چنا نچہ شروع میں لوگ محرک اول کے طور پر خدا کو مانتے رہے ، والٹیر نے کہا کہ خدا نے اس کا ننات کو بالکل اسی طرح ، بنایا ہے جس طرح ایک گھڑی ساز گھڑی کے پرز یے جمع کر کے انہیں ایک خاص شکل میں تر تیب دے دتیا ہے اور اس کے بعد گھڑی کے ساتھ اس کا کوئی تعلق باقی نہیں رہتا ، اس کے بعد ہیوم نے اس' ہے جان اور بے کا رخدا' کو نہیں دیکھیں ، اس لئے کیوں کر ایسا ہو سکتا ہے کہ م خدا کو مانی دنیا نہیں بنتی ہو کی نہیں دیکھیں ، اس لئے کیوں کر ایسا ہو سکتا ہے کہ م خدا کو مانیں ؟

اگر چہاس دریافت کے ابتدائی تمام ہیروخداکو مانے والےلوگ تھے ،گمر دوسرے لوگوں کے سامنے جب بیتحقیق آئی توانہوں نے پایا کہاس دریافت نے سرے سے خداکے وجود ہی کو بے معنی ثابت کر دیا ہے ، کیونکہ واقعات کی توجیہہ کے لئے جب خود مادی دنیا کے اندراسباب وقوانین مل رہے ہوں تو پھراس کے لئے مادی دنیا سے باہرایک خدا کوفرض کرنے کی کیا ضرورت؟

کا ئنات کے وجودا ور نظام میں قانون فطرت کی کار فرمائی کا دعویٰ انہوں نے کہا کہ جب تک دور بین نہیں بنی تھی ،اور ریاضیات نے ترقی نہیں کی تھی اس وقت انسان نہیں جان سکتا تھا کہ سورج کیسے نگلتا ہے اور کیسے ڈو بتا ہے ، چنا نچہ اپنی لاعلمی کی وجہ سے اس نے بیڈرض کرلیا کہ کوئی خدائی طاقت ہے جو ایسا کرتی ہے ، تمراب فلکیات ایر مطالعہ سے ثابت ہو گیا ہے کہ جذب وکشش کا ایک عالمی نظام ہے جس کے تحت سورج ، چاند اور تمام ستارے اور سیارے حرکت کررہے ہیں ، اس لئے اب خدا کو ماننے کی کوئی ضرورت نہیں ، اسی طرح وہ تمام چیزیں جن کے متعلق پہلے سمجھا جاتا تھا کہ ان کے پیچھے کوئی {198}

ان دیکھی طاقت کام کررہی ہے، وہ سب جدید مطالعہ کے بعد ہماری جانی پہچانی فطری طاقتوں نے مل اوررڈمل کا نتیجہ نظر آئیں، گویاواقعہ نے فطری اسباب معلوم ہونے کے بعدوہ ضرورت آپ سے آپ ختم ہوگئی جس کے لئے پچچلے لوگوں نے ایک خدایا مافوق الفطری طاقت کا وجود فرض کرلیا تھا۔''اگر قوس قزح گرتی ہوئی بارش پر سورج کی شعاعوں کے انعطاف Refraction سے پیدا ہوتی ہے تو بیہ کہنا بالکل غلط ہے کہ وہ آسمان کے او پر خدا کا نشان ہے' \_\_\_\_\_ ہکسلے اس قشم کے واقعات پیش کرتا ہوا کس قدریفتین کے ساتھ کہتا ہے:

to supernatural causes."

یعنی واقعات اگر فطری اسباب *کے تح*ت صا در ہوتے ہیں تو وہ ما**نوق ا**لفطری اسباب کے پیدا کئے ہوئے نہیں ہو سکتے ،اور ظاہر ہے کہ جب واقعات کے پیچھے مافوق الفطری اسباب موجود نہ ہوں تو کسی مافوق الفطرت ہستی کے وجود پر کیسے یقین کیا جاسکتا ہے۔ مخالفین مذہب کے اس استدلال میں کیا کمزوری ہے، اس کو ایک مثال سے تبحیحے، ا یک شخص ریلوےانجن کود کچھا ہے کہاس کے پہے گھوم رہے ہیں اور وہ بٹری پر بھا گا چلا جار ہا ہے۔اس کے ذہن میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ پہے کیسے گھوم رہے ہیں ،تحقیق کرنے کے بعد اس کی رسائی انجن کے پرزوں تک ہوتی ہے، وہ دیکھتا ہے کہ برزوں کی حرکت سے پہے گھوم رہے ہیں، کیااس دریافت کے بعدوہ پی پچھنے میں حق بجانب ہوگا کہانجن اپنے پرزوں کے ساتھ بذات خودٹرین کی حرکت کا سبب ہے، ظاہر ہے کہ ایسانہیں ہے،انجن سے پہلے انجینیر اور ڈرائیورکو ماننا ضروری ہے۔ اُنجینیر اور ڈرائیور کے بغیر انجن کا نہ تو کوئی وجود ہے اور نہ اس میں کسی قشم کی حرکت کا تصور کیا جاسکتا ہے۔گویا انجن یا اس کا پرز ہ آخری حقیقت نہیں ۔ آخری حقيقت وہ ذہن ہے جوانجن کو وجود میں لایا ہے،اوراپنے ارادہ سے اس کو چلا رہا ہے۔ یہاں میں ایک امریکی عالم حیاتیات Cecil Boyce Hamann کے الفاظ قل کروں گا:۔

{199}

<sup>22</sup> غذا به ضم ہونے اور اس کے جزوبدن بننے کے جیرت انگیز عمل کو پہلے خدا کی طرف منسوب کیا جاتا تھا، اب جدید مشاہدہ میں وہ کیمیا کی رڈیل کا نتیجہ نظر آتا ہے، مگر کیا اس کی وجہ سے خدا کے وجود کی نفی ہوگئی، آخر وہ کون سی طاقت ہے جس نے کیمیا کی اجزاء کو پابند کیا کہ وہ اس قشم کا مفید رڈیل ظاہر کریں، غذا انسان کے جسم میں داخل ہونے کے بعد ایک عجیب وغریب خود کارا نظام کے تحت جس طرح مختلف مراحل سے گزرتی ہے اس کو دیکھنے کے بعد یہ بات بالکل خارج از بحث معلوم ہوتی ہے کہ یہ جیرت انگیز انتظام محض اتفاق سے وجود میں آگیا، حقیقت ہی ہے کہ اس مشاہدہ کے بعد تو اور زیا دہ ضروری ہو گیا ہے کہ ہم میں کہ خدا اپنے ان عظیم قوانین کے ذریعہ کمل کرتا ہے جس کے تحت اس نے زندگی کو وجود دیا ہے'

The Evidence of God in an Expanding Univrerse.p.221

سائنسی تحقیقات کا ئنات کی توجیہ ہیں کرسکتی ہے

اس سے آپ جدید دریافتوں کی حقیقت سمجھ سکتے ہیں، بیر صحیح ہے کہ سائنس نے کا ننات کے بارے میں انسان کے مشاہد ہے کو بہت بڑھا دیا ہے، اس نے دکھا دیا ہے کہ وہ کون سے فطری قوانین ہیں جن میں بیرکا ننات جکڑی ہوئی ہے، اور جس کے تحت وہ حرکت کررہی ہے، مثلا پہلے آ دمی صرف بیرجانتا تھا کہ پانی برستا ہے، مگر اب سمندر کی بھاپ الٹھنے سے لے کر بارش کے قطر نے دمین پر گرنے تک کا پوراعمل انسان کو معلوم ہو گیا ہے، جس کے مطابق بارش کا واقعہ ہوتا ہے، مگر بیر ساری دریافتیں صرف واقعہ کی تصویر ہیں، وہ واقعہ کی توجیہ نہیں، سائنس بین بیات تاتی کہ فطرت کے قوانین کیسے قوانین بن گئے، وہ کیسے اس قدر مفیر شکل میں مسلسل طور پرز مین واتھان میں قائم ہیں، اور اس صحت کے ساتھ قائم ہیں کہ ان کی بنیاد پر سائنس میں قوانین مرتب کئے جاتے ہیں، حقیقت سے ہے کہ وہ فطرت جس کو معلوم

#### {200}

کر لینے کی وجہ سے انسان بید دعویٰ کرنے لگاہے کہ اس نے کا ئنات کی توجیہہ دریافت کر لی وہ محض دھوکا ہے، بیایک غیر متعلق بات کوسوال کا جواب بنا کر پیش کرنا ہے، بیدر میانی کڑی کو آخری کڑی قراردیناہے،ایک عیسائی عالم نے بہت صحیح کہاہے:

"Nature does not explain, she herself is in need of anexplanation."

لیعنی فطرت کا تنات کی توجیه نہیں کرتی، وہ خودا پنے لئے ایک توجیه کی طالب ہے۔ مرغی کا بچہ انڈ بے نے مضبوط خول کے اندر پر ورش پا تا ہے اور اس کے ٹوٹنے سے باہر آجا تا ہے، بیدواقعہ کیوں کر ہوتا ہے کہ خول ٹوٹے اور بچہ جو گوشت کے لوتھڑ بے سے زیادہ نہیں ہوتا، وہ باہر نگل آئے، پہلے کا انسان اس کا جواب مید دیتا تھا کہ' خدا سا کرتا ہے'۔ مگر اب خورد بینی مشاہد بے کے بعد معلوم ہوا کہ جب ۲۱/ روز کی مدت پوری ہونے والی ہوتی ہے، اس وقت انڈ بے کے اندر نتھے بچکی چونچ پر ایک چھوٹی سی سخت سینگ طاہر ہوتی ہے بیدائش کے چنددن بعد خود کو تو ٹر کر باہر آجا تا ہے، سینگ اینا کا م پورا کر کے بچک

مخالفین مذہب کے نظریے کے مطابق میہ مشاہدہ اس پرانے خیال کو غلط ثابت کر دیتا ہے کہ بچہ کو باہر نکالنے والاخداہے، کیونکہ خور دبین کی آنکھ ہم کو صاف طور پر دکھار ہی ہے کہ ۱۲/ روزہ قانون ہے جس کے تحت وہ صورتیں پیدا ہوتی ہیں، جو بچہ کو خول کے باہر لاتی ہیں ، مگر میہ مغالطہ کے سوا اور کچھ نہیں، جدید مشاہدہ نے جو کچھ ہمیں بتایا ہے وہ صرف واقعہ کی چند مزید کڑیاں ہیں، اس نے واقعہ کا اصلی اور آخری سبب نہیں بتایا ، اس مشاہدہ کے بعد صورت حال میں جو فرق ہوا ہے وہ اس کے سوا اور کچھ نہیں کہ پہلے جو سوال خول ٹو ٹے کے بار کے میں تھا'' وہ سینگ' کے او پر جا کر تھ ہر گیا، بچہ کا پن سینگ سے خول کا تو ڑنا واقعہ کی صرف ایک در میانی کڑی ہے ۔ اس لحاظ سے وہ اصل واقعہ ہی کا ایک جزء ہے، وہ واقعہ کی تشریح نہیں {201}

ہے، واقعہ کی تشریح تو اس وقت معلوم ہوگی جب ہم جان لیس کہ وہ آخری اسباب کیا ہیں جن کے نیتیج میں بچہ کی چونچ پر سینگ نمودار ہوئی ۔ اس آخری سبب کو جاننے سے پہلے سینگ کا ظہور خودایک سوال ہے، نہ کہ اسے اصل سوال کا جواب قر اردیا جائے ، کیونکہ پہلے اگر بیسوال تھا کہ''خول کیسے ٹو ٹرا ہے' تو اب بیسوال ہو گیا کہ' سینگ کیسے بنتی ہے؟'' ظاہر ہے کہ دونوں حالتوں میں کوئی نوعی فرق نہیں، اس کو زیادہ سے زیادہ فطرت کا وسیع تر مشاہدہ کہہ سکتے ہیں۔ فطرت کی تو جیہ کا نام نہیں دے سکتے ۔

مغربی تہذیب نے انسانیت کو کیا دیا؟ اور اسلام کیا دیتا ہے؟ کہاجاتا ہے کہ جدید تہذیب نے مذہب کوفر سودہ اور غیر ضروری ثابت کر دیا ہے۔ وہ کیا چیز ہے جومغربی تہذیب نے انسانیت کو دی ہے؟ وہ ہیں جدید طرز کی سواریاں، نئے طرز کے مکانات، نئے قسم کے ذرائع مواصلات، نئے قسم کے لباس مختصر بیہ کہ دنیا میں زندگی گزارنے کے لئے نئے ساز وسامان جو پچھلے سامانوں کے مقابلہ میں زیادہ آرام دہ، زیادہ خوش نما اور زیادہ سریع العمل ہیں، سوال ہیہ ہے کہ اس قسم کے سامانوں کا خدا اور مذہب پرعقیدہ رکھنے یا نہ رکھنے کے مسئلہ سے کیا تعلق؟

کیا کسی کے پاس جد ید طرز کی رہائش گاہ اور موڑ کار ہونے کا مطلب ہے ہے کہ اس کے لئے خدا کا وجود بے معنی ہو گیا، کیا تارا ورٹیلی فون کے ذریع خبر رسانی سے دحی والہا م کے عقید ے کی تر دید ہوجاتی ہے؟ کیا ہوائی جہاز اور را کٹ کے ذریعہ فضا میں اڑنے کا مطلب ہے ہے کہ آخرت کا اس کا ننات میں کہیں وجود نہیں ہے؟ کیا لذیذ کھانے ،خوش نما لباس اور اعلی فرنیچر کے وجود میں آنے کے بعد جنت ودوز خ کو ماننے کی ضرورت باقی نہیں رہتی ؟ کیا جدید عور توں کے اندر بیہ صلاحیت کہ وہ ٹائپ رائٹر کے کی بورڈ پر اپنی انگلیاں تیز کی سے چلا سکتی ہیں، بیثابت کرتا ہے کہ 'الڑ جال قُوَّ الْمُوُنَ عَلَی النِّسَاءِ '' کی آیت منسوخ ہوگئی، {202}

کیا اسمبلی اور پارلیمنٹ کی شاندار عمارتوں میں بیٹھ کر کچھلوگوں کا قانون سازی کرنا بہ ثابت كرتا ب كەشرىيت كا قانون ب معنى موگيا ب? یئے ساز وسامان اور نئے ذیرائع ووسائل کی اہمیت وافا دیت کوشلیم کرتے ہوئے ہم بي بي المحصف المحصر مي كمان كامد مب كى صداقتوں كى تائيدياتر ديد المح كي تعلق ب؟ مذہب کانعلق قندروں سے نہ ہے نہ کہ تمد نی مظاہر سے مذہب کا تعلق قدروں Values سے ہے نہ کہ تدنی مظاہر سے ،تدنی مظاہر بدلتے ریتے ہیں،مگرزندگی کی قدروں میں کبھی تبدیلی نہیں ہوتی ،جدید طرز کی تیز رفتارسواریوں نے قدیم طرز کی سبت رفتار گاڑیوں کوفرسودہ قراردے دیا ہے،مگراس مسئلہ کی اہمیت بدستوراینی جگہ قائم ہے کہ آ دمی سواریوں کو بنانے اور استعمال کرنے میں کن اخلاقی اصولوں کا لحاظ کرے، جدید مواصلاتی ذرائع نے قدیم طرز کے پیغام رسانی کے طریقوں کو بے فائدہ ثابت کردیاہے،مگر اس سوال کی اہمیت میں اب بھی کوئی فرق نہیں ہوا کہ ان مواصلات کو جھوٹ کی اشاعت کے لئے استعال کیا جائے پایسچ کی اشاعت کے لئے۔ يارليمنٹ کے ممبران خود پيدل چل کريارليمنٹ ہاؤس پينچيں يا ہوائی جہازير اڑ کر آئىي،اس اصول كى اہميت بدستور باقى رہے گى كہان كى قانون سازى كا كام اسى خدائى قانون کی مطابقت میں ہونا جا ہے جس برساری کا ئنات کا نظام چل رہا ہے،عدالت کے دفا ترخواہ چھپڑمیں ہوں پاکسی عالی شان عمارت میں ، بیہ معیار یکساں طور پر باقی رہے گا کہ عدالتوں کواس طرح کا کام کرنا جاہئے کہ کوئی شخص اپنا جائز حق لینے سے محروم نہ رہے اور نہ کوئی شخص اینے جرم کی سزایا نے سے۔

بلاشبہ سائنس نے ہم کو بہت سی نٹی نٹی باتیں بتائیں ہیں مگر مذہب جس سوال کا جواب

{203}

ہے ،اس کا ان دریافتوں سے کوئی تعلق نہیں ، اس قسم کی دریافتیں اگر موجود ہ مقدار کے مقابلے میں اربوں کھر بوں گنابڑ ھ جائیں جب بھی مذہب کی ضرورت باقی رہے گی ، کیوں کہ بید دریافتیں صرف ہونے والے واقعات کو بتاتی ہیں ، بیدواقعات کیوں ہور ہے ہیں اور ان کا آخری سبب کیا ہے ، اس کا جواب ان دریافتوں کے اندر نہیں ہے ، بیدتمام کی تمام دریافتیں صرف درمیانی تشریح ہیں ، جبکہ مذہب کی جگہ لینے کے لئے ضروری ہے کہ وہ آخری اورکلی تشریح دریافت کرے۔

جد يدطر نِفَكرى بيرعام كمزورى ہے كہ وہ معمولى واقعہ سے غير معمولى استدلال كرتا ہے، حالانكہ منطقى اعتبار سے اس استدلال ميں كوئى وزن نہيں ۔ بہترين ذہنوں كى الل ٹپ بكواس

حقیقت ہے ہے کہ مذہب کی صداقت کا یہ بذات خود ایک کافی ثبوت ہے کہ اس کو چھوڑ نے کے بعد بہترین ذہن بھی الل ٹپ با تیں کرنے لگتے ہیں ، اس کے بعد آ دمی کے پاس مسائل پرغور وفکر کے لئے کوئی بنیاد باقی نہیں رہتی ، مخالفین مذہب کی فہرست میں جونا م ہیں وہ اکثر نہایت ذہین اور ذی علم افراد ہیں ، بہترین دماغ ، وقت کے بہترین علوم سے آراستہ ہوکر اس میدان میں اتر بی ہیں ، مگر ان اہل د ماغ نے ایسی ایسی مہمل با تیں لکھی ہیں کہ مجھ میں نہیں آتا کہ اس کو لکھتے وقت آخران کا دماغ کہ اں چلا گیا تھا، یہ سارالٹر پچر بے انداز کرنا اور معمولی تنگے کے سہار ہے دعاوی کے پل کھڑ ہے کرنا ، بیان کا کل کا رنا مہ ہے ، یہ صورت حال بلا شبہ اس بات کا ایک قطعی ثبوت ہے کہ ان حضرات کا مقد مدھیے نہیں ، کیونکہ بیان اور استدلال کی بیخرا بیاں صرف غلط مقد مہ کی خصوصیت ہیں ، تھی مقد مے میں کہوں ہے ہیں کہ ہیں {204}

چيزيں پائى نہيں جاسمتى۔ ند جب كى صدافت اور مخالفين ند جب كے نظريے كى غلطى اس سے بھى واضح ہے كہ ند جب كو مان كرزندگى اوركا ئنات كا جونفشہ بنتا ہے وہ ايك نہايت حسين وجميل نفشہ ہے، وہ انسان كے اعلى افكار سے اسى طرح مطابق ہے جيسے مادى كا ئنات رياضياتى معياروں كے مين مطابق ہے، اس كے برعكس مخالف مذ جب فلسفہ كے تحت جونفشہ بنتا ہے، وہ انسانى ذ ، من سے مطابق ہے، اس كے برعكس مخالف مذ جب فلسفہ كے تحت جونفشہ بنتا ہے، وہ انسانى ذ ، من سے مطابق ہے، اس كے برعكس مخالف مذ جب فلسفہ كے تحت جونفشہ بنتا ہے، وہ انسانى ذ ، من سے مطابق ہے، من من كرزندگى اوركا كنات كا جونفشہ بنتا ہے، وہ انسانى ذ ، من مطابق ہے، من من كال غير متعلق ہے۔ ملاب ہے بنا ہے بنا ہے بنہ منہ منہ ہے تحت جونفشہ بنتا ہے، وہ انسانى ذ ، من ماكل غير متعلق ہے۔ ہمز جنيز نے اپنى كتاب ' پر اسراركا ئنات ' كے آخر ميں نہا يت صحيح كلھا ہے كہ:۔ ہمارے جديد ذ ، من واقعات كى مادى تو جيہ ہم كے حق ميں ايک طرح كا تعصب اللہ Bias

(The Evidence of god, p. 179) وهظر چيبرز (Whittaker Chambers) نے اپنی کتاب شہادت (Witness) میں اپنے ایک واقعہ کا ذکر کیا ہے، جو بلا شبہ اس کی زندگی کے لئے ایک نقطۂ انقلاب (Witness) بن سکتا تھا، وہ اپنی چیوٹی بچی کی طرف دیکھر ہاتھا کہ اس کی نظر بچی کے کان پر جاپڑی اور غیر شعوری طور پر وہ اس کی ساخت کی طرف متوجہ ہو گیا، اس نظر بچی میں سوچا'' یہ تن غیر ممکن بات ہے کہ ایس پیچیدہ اور نازک چیز محض انفاق سے وجود میں آجائے، یقیناً یہ پہلے سے سوچ شمجھے نقشے کے تحت ہی ممکن ہوئی ہوگی' گر اس نے جلد ہی اس خیال کو اپنے ذہن سے نکال دیا، کیونکہ اسے احساس ہوا کہ اگر وہ اس کو ایک منصوبہ مان لیو اس کا منطقی نتیجہ سے ہوگا کہ اسے منصوبہ ساز (خدا) کو بھی ماننا ہو گا اور سے ایک ایسان تصور تھا جس قبول کرنے کے لئے اس کا ذہن آمادہ نہیں تھا۔ {205}

اس واقعہ کا ذکر کرتے ہوئے ٹامس ڈیوڈیارکس (Thomas David Parks) لكھتاہے:۔ ''میں اپنے بروفیسروں اور ریسرچ کے سلسلے میں اپنے رفقاء کا رمیں بہت سے سائنسدانوں کے بارے میں جانتا ہوں کہ علم کیمیااورطبیعیات کے مطالعہ ونجر بہ کے دوران انہیں بھی متعدد مرتبہاس طرح کے احساسات سے دوجار ہونا پڑا''۔ The Evidence of god in an Expandig Universe. Edited by john Clover Monsma. New York . 1958, p.73-74 نظريرًا رتقاء کی صداقت بر موجودہ زمانے کے''سائنسداں'' متفق ہو چکے ہیں ، ارتقاء کا تصورا یک طرف تمام علمی شعبوں پر چھا تا جار ہاہے، ہر وہ مسئلہ جس کو پچھنے کے لئے خدا کی ضرورت تھی ،اس کی جگہ بے تکلف ارتقا کا ایک خوبصورت بت بنا کر رکھ دیا گیا ہے ،مگر دوسری طرف عضویاتی ارتقا Organic Evolution کا نظریہ جس سے تمام ارتقائی تصورات اخذ کئے گئے ہیں،اب تک بے دلیل ہے، حتی کہ بعض علماء نے صاف طور پر کہہ دیا ہے کہ اس تصور کو ہم صرف اس لئے مانتے ہیں کہ اس کا کوئی بدل ہمارے پاس موجود نہیں ہے۔ سرآ رتفر کیتھ Keith نے ۱۹۵۳ هیں کہاتھا: "Evolution is unproved and unprovable. We believe it only because the only alternative is special creation and that is unthinkable," Islamic Thought, Dec.1961 لعینی ارتقاءا یک غیر ثابت شدہ نظر بیر ہے،اور وہ ثابت بھی نہیں کیا جاسکتا ، ہم اس پر

صرف اس لئے یقین کرتے ہیں کہ اس کا واحد بدل تخلیق کا عقیدہ ہے، جو سائنسی طور پر نا قابلِ فہم ہے، گویا سائنسداں ارتقاء کے نظریے کی صدافت پر صرف اس لئے منفق ہو گئے ہیں کہ اگروہ اسے چھوڑ دیں تولاز می طور پرانہیں خدا کے تصور پرایمان لا ناپڑےگا۔ ظاہر ہے کہ جولوگ مادی طرز تعبیر کے ق میں اس قشم کے تعصّبات رکھتے ہوں، وہ {206}

انتہائی کھلے ہوئے واقعات سے بھی کوئی سبق نہیں لے سکتے تھے۔ اس تعصب کی بھی ایک خاص وجہ ہے، یہاں میں ایک امریکی عالم طبیعیات George Herbert Blount کے الفاظ قل کروں گا:۔ ''خدا پر تق کی معقولیت اورا نکار خداکا پھس بھسا پن بجائے خودا یک آدمی کے لئے عملاً خدا پر تق اختیار کرنے کا سبب نہیں بن سکتا ،لوگوں کے دل میں بی شبہ چھپا ہوا ہے کہ خدا کو ماننے کے بعد آزادی کا خاتمہ ہوجائے گا وہ علماء جو ذبخی آزادی (Intellectual Liberty) کو دل وجان سے پسند کرتے ہیں ،آزادی کی محدودیت کا کوئی بھی تصور ان کے لئے وہ شتناک ہے'۔

The Evide nce of god, p.130. چنانچہ جو لین مکسلے نے نبوت کے تصور کو''نا قابل برداشت اظہار برتری'' قرار دیا ہے، کیونکہ سی کو نبی ماننے کا مطلب ہیہ ہے کہ اس کو بید چیشیت دی جائے کہ اس کی بات خدا کی بات ہے، اور اس کوخن ہے کہ دہ جو کچھ کہے تمام لوگ اس کو قبول کر لیں۔ {207}

فلسفهُ جديد ڪايثكالات وجويات

حقائق معلوم کرنے کا واحد ذریعہ: مشاہدہ ونجریبہ

مذہب کےخلاف دورِجد بدکا جومقدمہ ہے، وہ اصلاً طریقِ استدلال کا مقدمہ ہے لعین اس کا مطلب بیرے کہ ترقی نے حقیقت کے مطالعہ کا جواعلی اورارتقاء یا فتہ طریقہ معلوم کیاہے، مذہب کے دعوے اورعفیدے اس پر یورے ہیں انز تے ، بیرجد بدطریقۂ مشاہدہ اور تجربہ کے ذریعہ حقائق کو معلوم کرنے کا طریقہ ہے ،اب چونکہ مذہب کے عقائد مادرائے احساس د نیا سے متعلق ہونے کی وجہ سے تجربہاور مشامدہ میں نہیں آ سکتے ،ان کا استدلال تمام تر قیاس اوراستقراء پرمنی ہے،اس لئے وہ غیر حقیقی ہیں،ان کی کوئی علمی بنیاد نہیں۔ مثلا خداکے اثبات کے لئے ہم پنہیں کرتے کہ خودخدا کوئسی دور بین سے دکھا دیں ، بلکہ یوں استدلال کرتے ہیں کہ کا ئنات کانظم اوراس کی معنوبت اس بات کا ثبوت ہے کہ اس کے پیچھے کوئی خدائی ذ<sup>ہ</sup>ن موجود ہے،اس طرح ہماری دلیل براہِ راست خدا کو ثابت نہیں کرتی بلکہا یک ایسے قرینہ کو ثابت کرتی ہے جس کے منطقی نتیجہ کے طور پرخدا کو ماننا پڑے۔ مگر بیہ مقدمہ بچائے خود صحیح نہیں ، جد ید طریقۂ مطالعہ کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ *صر*ف وہی چیز ایناحقیقی وجود رکھتی ہے، جو براہ راست ہمارے تجربے میں آئی ہو، بلکہ براہِ راست تجربے میں آنے والی چیز وں کی بنیاد پر جوعلمی قیاس کیا جاتا ہے، وہ بھی اسی طرح حقیقت ہوسکتا ہے، جیسے کوئی تجربہ، نہ تجربہ محض تجربہ ہونے کی بنایر صحیح ہے، اور نہ قیاس محض قیاس ہونے کی بنا پرغلط، ہرایک میں صحت اور خلطی دونوں کا امکان ہے۔ {208}

دورجد پدنے بیشک بہت سے آلات اور ذرائع دریافت کرلئے ہیں، جن سے وسیع پیانے پر تجربہ ومشاہدہ کیا جاسکتا ہے ،مگریہ آلات وذ رائع جن چیزوں کا ہمیں تجربہ کراتے ہیں،وہ صرف کچھ او ہری اور نسبنًا غیر اہم چیزیں ہوتی ہیں، اس کے بعد ان مشاہدات وتجربات کی بنیاد پر جونظریات قائم کئے جاتے ہیں، وہ سب کے سب غیر مرئی ہوتے ہیں، نظریات کے اعتبار سے دیکھا جائے تو ساری سائنس کچھ مشاہدات کی توجیہہ کا نام ہے، یعنی خودنظریات وہ چیزیں نہیں ہیں جو ہمارے مشاہدہ یا تجربہ میں آئے ہوں، بلکہ کچھ تجربات ومشاہدات نے سائنس دانوں کو بیہ ماننے پر مجبور کیا ہے کہ یہاں فلاں حقیقت موجود ہے،اگر چه وه خود مشاہده میں نہیں آئی ،کوئی سائنس داں یا مادہ پرست فورس ،انرجی ، نیچپر ،قانونِ فطرت، وغيرہ الفاظ استعال کئے بغير ايک قدم آ گے نہيں چل سکتا، مگر کوئی بھی سائنس دان نہیں جانتا کہ قوت یا نیچر کیا ہے، سوااس کے کہ معلوم واقعات دخواہر کی نامعلوم اور نا قابل مشاہدہ علت کے لئے چند مختلف تعبیری الفاظ وضع کر لئے گئے ہیں جن کی حقیقت معنوی کی تشریح سے ایک سائنس داں بھی اسی طرح عاجز ہے،جس طرح اہل مذاہب خدا کی تشریح وتوصيف سے، دونوں ايني جگه ايک نامعلوم علت کا ئنات پر غيبي اعتقا در کھتے ہيں۔ مشاہدہ ونجریہ کی نفی سائنس کی ہی زبانی

سائنس ہر گزید دعویٰ نہیں کرتی اور نہیں کر سکتی کہ حقیقت صرف اسی قدر ہے، جو حواس کے ذریعہ بلا واسطہ ہمار نے تجربہ میں آئی ہو، بیدوا قعہ کہ پانی ایک رقیق اور سیال چیز ہے، اس کوہم براہ راست اپنی آنکھوں کے ذریعہ دیکھ لیتے ہیں، مگرید واقعہ کہ پانی کا ہر مالے کیول ہائیڈروجن کے دوایٹم اور آنسیجن کے ایک ایٹم پر شتمل ہے، بیہ ہم کو آنکھ سے یا کسی خور دبین سے نظر نہیں آتا، بلکہ صرف منطقی استنباط کے ذریعہ معلوم ہوتا ہے، اور سائنس ان دونوں {209}

واقعات کی موجودگی یکسال طور پرتسلیم کرتی ہے، اس کے نز دیک جس طرح وہ عام پانی ایک حقیقت ہے، جو حقیقت ہے، جو حقیقت ہے، جو حقیقت ہے، جو قطعاً نا قابل مشاہدہ ہے، اور صرف قیاس کے ذریعہ معلوم کیا گیا ہے، یہی حال دوسرےتمام حقائق کا ہے۔ حقائق کا ہے۔

(سائنس کااعتراف)

اب ای مینڈر A.E.Mander کھتا ہے:۔ ''جو حقیقتیں ہم کو براہ راست حواس کے ذریعہ معلوم ہوں ، دہ محسوس حقائق (Perceived Facts) ہیں مگر جن حقیقتوں کو ہم جان سکتے ہیں دہ صرف انہیں محسوس حقائق تک محدود نہیں ہیں، ان کے علادہ اور بہت سی حقیقتیں ہیں جن کاعلم اگر چہ براہ راست ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کاذریعہ استنباط ہم حاصل نہیں کر سکتے پھر بھی ہم ان کے بارے میں جان سکتے ہیں، اس علم کا ن کے حقیقت ہم حاصل نہیں ہے بات اہمیت کے ساتھ سے محملوں میں اصل فرق ان کے حقیقت ہو نے کے اعتبار سے نہیں اور اس کے بارے میں ''معلوم کر تے ہیں ، حقیقت سے ، خواہ ہم اس کو براہ راست مشاہدہ سے جانیں یا بطریق استنباط معلوم کر ہے '' ۔ ہم جنواہ ہم اس کو براہ راست مشاہدہ سے جانیں یا بطریق استنباط معلوم کر ہیں '۔

Clearer Thinking,London 1949,p.49 یعنی منطقی استخراج کے ذریعہ حقیقت کو معلوم کرنے کا طریقہ صحیح ہے، کیونکہ کا ئنات میں خود منطقیت ہے، عالم واقعات ایک ہم آ ہنگ کل ہے ،کا ئنات کے تمام حقائق ایک

### {210}

دوسرے سے مطابقت رکھتے ہیں، اوران کے درمیان زبردست نظم اور با قاعدگی پائی جاتی ہے،اس لئے مطالعہ کا کوئی ایساطریقہ جو واقعات کی ہم آ ہنگی اوران کی موز دنیت کوہم پر واضح نہ کرے، چیچ نہیں ہوسکتا مینڈ ریہ بتاتے ہوئے لکھتا ہے:

''نظرآنے والے واقعات محض عالم حقیقت کے کچھاجزاء Pathes of Fact ہیں، وہ سب کچھ جن کوہم حواس کے ذریعہ جانتے ہیں وہ محض جزوی اور غیر مربوط واقعات ہوتے ہیں، اگر الگ سے صرف انہیں کو دیکھا جائے تو وہ بے معنی معلوم ہوں گے ، براہ راست محسوس ہونے والے واقعات کے ساتھ اور بہت سے غیر محسوس واقعات کو ملا کر جب ہم دیکھتے ہیں،اس وقت ہم ان کی معنوبیت کو سمجھتے ہیں۔'

نظرية تجاذب وارتقاء بهمى منطقى دليل سے بى ثابت شدہ ہيں

قانون تجاذب آج ایک مشہورترین سائنسی حقیقت کے طور پر ساری دنیا میں جانا جاتا ہے،اس کو پہلی بار نیوٹن نے دریافت کیا، مگر خالص تج بی نقطۂ نظر سے اس کی حقیقت کیا ہے، اس کو نیوٹن کی زبان سے سنئے،اس نے بنطلی کوایک خط لکھا تھا جوان الفاظ میں نقل کیا گیا ہے:۔ '' بیانا قابل فہم ہے کہ بے جان اور بے حس مادہ کسی درمیانی واسطہ کے بغیر دوسرے مادہ پرانژ ڈالتا ہے، حالانکہ دونوں کے درمیان کوئی تعلق نہیں ہوتا۔'

# Works of W.Bently III.p.221 ایک ایسی نا قابل مشاہدہ اور نا قابل فہم چیز کو آج بلا اختلاف سائنسی حقیقت سمجھا جاتا ہے، کیوں ؟ صرف اس لئے کہ اگر ہم ان کو مان لیس تو ہمارے کچھ مشاہدات کی اس سے توجیہہ ہوجاتی ہے،، کو یا کسی چیز کے حقیقت ہونے کے لئے بیضروری نہیں ہے کہ وہ براہ راست ہمارے تجربے اور مشاہدے میں آرہی ہو، بلکہ وہ غیر مرئی عقیدہ بھی اسی درجہ کی ایک

{211}

حقیقت ہے جس سے ہم مختلف مشاہدات کواپنے ذہن میں مربوط کر سکتے ہوں، جومعلوم واقعات کی معنویت ہم پر واضح کر سکے۔ انسائیکلو پیڈیا برٹانرکا ( ۱۹۵۸ء ) کے مقالہ نگارنے حیوانات میں ارتقاء کو بطور ایک حقیقت ( Truth) تشلیم کیا ہے،اور کہا ہے کہ ڈارون کے بعد اس نظریے کوسائنس دانوں اور تعلیم یافتہ طبقے کا قبول عام (General Acceptance) حاصل ہو چکا ہے۔ (R.S.Lull) لکھتاہے:۔ ''ڈارون کے بعد سے نظر بیدارتقاء دن بدن زیادہ قبولیت حاصل کرتا رہا ہے، بیہاں تک کہ اب سوچنے اور جاننے والے لوگوں میں اس بارے میں کوئی شبہ ہیں رہ گیا ہے کہ وہ واحد منطقى طريقة ہے، جس کے تحت عمل تخليق کوتو جيہہ ہوسکتی ہے، اوراس کو سمجھا جاسکتا ہے۔' Organic Evolution, p.15 یہ نظر بیہجس کی صداقت پر سائنس دانوں کا اس قدرا تفاق ہوگیا ہے! کیا اسے کسی نے دیکھا ہے پااس کا تجربہ کیا ہے؟ خاہر ہے کہ ایسانہیں ہے اور نہ ایسا ہوسکتا ، ارتقاء کا مزعومہ عمل اتنا بیجیدہ ہےاوراتنے بعیدترین ماضی سے متعلق ہے جس کودیکھنے یا تجربہ کرنے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا ہل (R.S.Lull) کے مذکورہ بالا الفاظ کے مطابق بہ صرف ایک ' دمنطقی طريقة' ہےجس سے خلیقی مظاہر کی توجیہہ کی جاتی ہے نہ کہ واقعی مشاہدہ، چنانچہ سرآ رتھر کیتھ جو خود بھی ارتقاء کا حامی ہے اس نے ارتقاء کو مشاہداتی یا تجرباتی حقیقت کے بچائے ایک · · عقيدهُ · قراردياب، اس كے الفاظ ہيں:۔

"Evolution is a basic dogma of rationalism." Revolt Against Reason , p. 112 <sup>لیع</sup>نی نظریۂ ارتقاء مذہب عقلیت کا ایک بنیادی عقیدہ ہے، چنانچہ ایک سائنسی انسائکلو چیڈیا میں ڈارونزم کو ایک ایسا نظریہ کہا گیا ہے جس کی بنیادتو جیہہ بلا مشاہدہ Texplanation {212}

Without Demonstration يرقائم ہے۔ ایسی غیر مشاہداور نا قابل تجربہ چیز کومکمی حقیقت کیوں شمجھا جا تا ہے،اس کی وجہاے، ای مینڈر کے الفاظ میں بہے:۔ بينظرىيتمام معلوم حقيقتوں سے ہم آہنگ Consistent ہے۔ () اس نظریے میں ان بہت سے واقعات کی توجیہہ مل جاتی ہے، جواس کے (٢ بغير شمحص بيں حاسكتے۔ دوسرا کوئی نظریہ ابھی تک ایسا سامنے ہیں آیا جو واقعات سے اس درجہ (٣ مطابقت رکھتا ہو۔ اگریہ استدلال نظریہ ارتقاء کو حقیقت قرار دینے کے لئے کافی ہے تو یہی استدلال بدرجها زیادہ شدت کے ساتھ مذہب کے حق میں موجود ہے،ایسی حالت میں نظریۂ ارتقاء کو سائنسی حقیقت قراردینا اور مذہب کو سائنسی ذہن کے لئے نا قابل قبول کھہرانا صرف اس بات کا مظاہرہ ہے کہ آپ کا مقدمہ اصلا''طریق استدلال'' کا مقدمہ ہیں ہے، بلکہ وہ نتیجہ سے تعلق ہے،ایک ہی طریق استدلال سے اگر کوئی خالص طبیعیا تی نوعیت کا داقعہ ثابت ہوتو آپ فوراً اسے قبول کرلیں گے اور اگر کوئی اللہیاتی نوعیت کی چیز ثابت ہوتو آپ اسے رد كرديں گے، كيوں كەرپەنىچە آپ كويسند نېيں۔ مذہب اور سائنس دونوں ہی ایمان بالغیب برعمل کرتے ہیں اویر کی بحث سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ بیہ کہنا صحیح نہیں کہ مذہب ایمان بالغیب کا نام ہے،اور سائنس ایمان بالشہو دکا۔حقیقت ہی ہے کہ مذہب اور سائنس دونوں ہی ایمان بالغیب برممل کرتے ہیں، مذہب کا اصل دائر ہ اشیاء کی اصلی اور آخری حقیقت متعین کرنے کا

{213}

دائر ہ ہے،سائنس اسی وقت تک مشاہداتی علم ہے،جب تک وہ ابتدائی اور خارجی مظاہر پر کلام کررہی ہو، جہاں وہ اشیاء کی آخری اور حقیقی حیثیت متعین کرنے کے میدان میں آتی ہے ، جو کہ مذہب کا اصلی میدان ہے، تو وہ بھی ٹھیک اسی طرح ''ایمان بالغیب'' کا طریقہ اختیار کرتی ہے، جس کا الزام مذہب کو دیا جاتا ہے، کیونکہ اس میدان میں اس کے سوا جارہ نہیں، بقول سرآ رتھرا ڈنگٹن (Sir Arthur Eddington) دورجد ید کا سائنس دان جس میز پر کام کررہا ہے، وہ بیک وقت دومیزیں ہیں، ایک میز تووہی ہے جو ہمیشہ سے عام انسانوں کی میز رہی ہے ،اور جس کو چھونا اور دیکھناممکن ہے ، دوسری میز اس کی علمی میز Scientific Table ہے، اس کا بیشتر حصہ خلاہے، اور اس میں بے شارنا قابل مشاہدہ الکٹران دوڑرہے ہیں ،اسی طرح ہر چیز کے مثنی Duplicate ہیں، جن میں سے ایک تو قابل مشاہدہ ہے،اور دوسراصرف تصوراتی ہے،اس کوکسی بھی خور دبین یا دوربین سے دیکھا تہیں جاسکتا۔ Nature of the Physical World , p.7-8 گویا سائنس داں ایک غائب چیز کی موجودگی پر اس کے نتائج واثرات کی وجہ سے یقین کرلیتاہے، ہر وہ حقیقت جس پر ہم یقین کرتے ہیں، شروع میں ایک مفروضہ ہی ہوتی ہے، پھر جوں جوں نئے حقائق منکشف ہوکر اس مفروضے کی تائید کرتے جاتے ہیں، اس مفروضہ کی صداقت نمایاں ہوتی جاتی ہے، یہاں تک کہاس پر ہمارایقین ،حق الیقین کے درجہ تک پینچ جاتا ہے، اگر آشکارہ ہونے والے حقائق اس مفروضہ کی تائید نہ کریں تو ہم اس مفروضه کوغلط سمجھ کر ترک کردیتے ہیں، اس قشم کی نا قابل انکار حقیقت کی ایک مثال جس پر سأئنس دان ايمان بالغيب ركھتا ہے، ''ايٹم'' ہے، ايٹم كوآج تك معروف معنوں ميں ديکھا نہیں گیا،مگراس کے باوجود وہ جدید سائنس کی سب سے بڑی تسلیم شدہ حقیقت ہے،اسی بنا پر

ایک عالم نے سائنسی نظریات کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:۔

{214}

"Theories and mental pictures that explain known laws ."

نظریات دراصل ذہنی نقش ہیں، جو معلوم قوانین کی توجیہ کرتے ہیں۔ سائنس کے میدان میں جن'' حقائق'' کو مشاہداتی حقائق Facts کہا جاتا ہے، وہ دراصل مشاہداتی حقائق نہیں بلکہ کچھ مشاہدات کی تعبیریں ہیں، اور چونکہ انسانی مشاہدہ کو کامل نہیں کہا جاسکتا، اس لئے یہ تعبیریں بھی تمام کی تمام اضافی ہیں، اور مشاہدہ کی ترقی سے تبدیلی ہوسکتی ہیں۔

سائنس داں ایک مفروضہ کو جو اس کے مشاہداتی حقائق کی معقول تشریح کرتا ہو، مشاہداتی حقائق سے کم درجہ کی علمی حقیقت نہیں سمجھتا ، وہ نہیں کہہ سکتا کہ بیہ مشاہداتی حقائق توسائنس ہیں کیکن وہ نظریہ جوان کی تشریح کرتا ہے وہ سائنس نہیں، اسی کا نام ایمان بالغیب ہے،ایمان بالغیبمشہود حقائق سے الگ کوئی چیز نہیں ہے،وہ محض ایک اندھا عقیدہ نہیں ہے، بلکہ وہ مشہود حقائق کی صحیح ترین توجیہہ ہے ،جس طرح نیوٹن کے نظریۂ روشی Corpuscular Theory of Light کوبیسویں صدی کے سائنس دانوں نے اس لئے ردکر دیا کہ وہ مظاہر نور کی نشر ج میں ناکا منظر آیا، اسی طرح ہم بےخدامفکرین کے نظریۂ کا ئنات کواس بنایر ردکرتے ہیں کہ وہ حیات وکا ئنات کے مظاہر کی تشریح میں ناکام ہے، مذہب کے بارے میں ہمارے یقین کا ماخذ عین وہی چیز ہے جوا یک سائنس داں کے لئے کسی سائنسی نظریے کے بارے میں ہوتا ہے، ہم مشاہداتی حقائق کے مطالعہ ہی سے اس نتیجہ یر پہو نچے ہیں کہ مذہب کی تشریحات عین حق ہیں، اور اس درجہ حق ہیں کہ ہزاروں برس گزرنے کے باوجودان کی صدافت میں کوئی فرق نہیں آیا، ہر وہ انسانی نظریہ جواب سے چند سو برس پہلے بنایا گیا وہ نئے مشاہدات وتجربات کے ظہور میں آنے کے بعد مشتبہ اور مردود ہو چکا ہے، اس کے برعکس مذہب ایک ایسی صداقت ہے جو ہرنٹ تحقیق سے اور نگھرتی چلی

#### {215}

جار ہی ہے، ہر واقعی دریافت اس کے لئے تصدیق بنی چلی جاتی ہے۔ سائنس صدافت کا صرف جزئی علم ہی دیتی ہے حقیقت ہیہ ہے کہ سائنس نے بیسویں صدی میں پنچ کراپنے سابقہ یقین کو کھو دیا ہے، آج جبکہ نیوٹن کی جگہ آئن سٹائن نے لے لی ہے اور پلا تک اور ہیزن برگ نے لا پلاس کے نظریات کو منسوخ کر دیا ہے، اب خالفین مذہب کے لئے کم از کم علمی بنیا د پر، اس قسم کا دعوی کرنے کی گنجائش باقی نہیں رہی، نظر بیاضا فیت Relativity اور کو کا شم تصوری نے خود سائنس دانوں کو اس نتیجہ تک پہنچایا ہے کہ وہ اس بات کا اعتر اف کر لیں کہ میں نام ملمی بنیا د پر، اس قسم کا دعوی مشاہد Observer کو مشاہدہ سے الگ کیا جا سکے، اس کا مطلب ہیہ ہے کہ ہم کسی چیز کے صرف چند خارجی مظاہر کو دیکھ سکتے ہیں، اس کی اصل حقیقت کا مشاہدہ نمیں کر سکتے ، بیسو یں صرف چند خارجی مظاہر کو دیکھ سکتے ہیں، اس کی اصل حقیقت کا مشاہدہ نہیں کر سکتے ، بیسو یں

سائنس میں جو چیز جدید انقلاب کہی جاتی ہے، وہ اس واقعہ پر مشتمل ہے کہ نیوٹن کا نظریہ دوسوسال تک سائنس کی دنیا پر حکمراں رہا، وہ اب جدید مطالعہ کے بعد ناقص پایا گیا ہے، اگر چہ سابقہ فکر کی جگہ ابھی تک کوئی مکمل نظریہ نہیں آ سکا ہے، مگر یہ واضح ہے کہ نئے رجحان کے فلسفیانہ نقاضے اس سے بالکل مختلف ہیں جو پچھلے نظریے کے تھے، اب بیہ دعوی نہیں رہا کہ سائنٹفک طریق مطالعہ ہی حقیقت کو معلوم کرنے کا واحد محیح طریقہ ہے، سائنس

Science gives us but a partial knowledge of reality.

سائنس ہم کوصداقت کاصرف جزئی علم دیتی ہے۔ سائنسی رجحان میں بیہ تبدیلی اچا نک پیدا ہوئی ہے، بمشکل سوبرس گزرے ہیں جب کہ ٹنڈل (Tyndall) نے اپنے خطبہ کبلفاسٹ (Belfast Address) میں اعلان کیا تھا کہ سائنس تنہاانسان کے تمام اہم معاملات سے بحث Deal کرنے کے لئے کافی ہے، اس قسم کے خیالات اس مفروضہ یقین کی بنیاد پر قائم کئے گئے تھے کہ حقیقت تمام کی تمام صرف مادہ اور حرکت ( Matter and Motion) پر مشتمل ہے، مگر فطرت کو مادہ اور حرکت کی اصطلاحوں میں بیان کرنے کی سارک کوشش ناکا م ثابت ہوئی، اٹھار ہو یں صدی کے آخر میں یہ کوشش اپنے عروج پڑھی جب لا پلاس Laplace نے بیہ کہنے کی جرائت کی کہ ایک عظیم ریاضی دال جوابتدائی سحابیہ Deal میں ذرات کے انتشار کو جانتا ہو، وہ دنیا کے مستقبل کی پوری تاریخ کو بیشکی بتا سکتا تھا، اس وقت یہ یقین کرلیا گیا تھا کہ نیوٹن کا نظر یہ سارے علوم کی نیش کی بی اس کی خلطہ مہل یا ہو میں میں درات کے انتشار کو جانتا ہو، وہ دنیا کے مستقبل کی نیچی ہے، اس کے بعد کسی اور چیز کی ضرورت نہیں۔

نیوٹن نے نظریے کی غلطی پہلی باراس وقت ظاہر ہوئی جب علماء نے روشن کی مادی تشریح کرنے کی کوشش کی ، یہ کوشش انہیں ایتمر Ether کے عقید ہے تک لے گئی جو بالکل مجہول اور نا قابل بیان عضر تھا، کچھ سلوں تک یہ یجیب وغریب عقیدہ چلتا رہا، روشنی کی مادی تعبیر نے حق میں ریاضیات کے خوب خوب معجز ہے دکھائے گئے، کیونکہ اس سے ظاہر ہوتا تھا کہ تجربات کی اشاعت کے بعد یہ مشکل نا قابل عبور نظر آنے لگی ، کیونکہ اس سے ظاہر ہوتا تھا کہ روشنی ایک برقی مقناطیسی مظہر (Electromagnetic Phenomenon) ہے۔ یہ خلر بر حصتا رہا، یہاں تک کہ وہ دن آیا جب علمائے سائنس پر واضح ہوا کہ نیوٹن کے نظریات میں کوئی چیز مقدس نہیں ہے ، بہت دنوں کے تذہذ ب اور بجلی کو مادی احماد کا بیت میں کرنے کی آخری کوششوں کے بعد بالآخر بجلی کو نا قابل تحویل عناصر Irreducible کی ہوٹن کے نظریات میں کرنے کی آخری کوششوں کے بعد بالآخر بجلی کو نا قابل تحویل عناصر Electromagnet

یہ بظاہرایک سادہ تی بات ہے،مگر درحقیقت یہ بہت معنی خیز فیصلہ ہے، نیوٹن کے تصور

## {217}

میں ہم کوسب بچھا تچھی طرح معلوم تھا، اس کے مطابق ایک جسم کی کمیت اس کی مقدار مادہ تقلی، طاقت کا مسلہ حرکت سے سجھ میں آجاتا تھا، وغیرہ وغیرہ ۔ اس طرح یقین کرلیا گیا تھا کہ ہم اس فطرت کو جانتے ہیں جس کے متعلق ہم کلام کررہے ہیں، مگر بجلی کے مطالعہ سے معلوم ہوا کہ اس کی فطرت Nature ایسی ہے جس کے متعلق ہم بچھ ہیں جان سکتے، اس کو معلوم اصطلاحوں میں تعبیر کرنے کی ساری کوششیں ناکام ہو گئیں، وہ سب بچھ جو ہم بجلی کے متعلق جانتے ہیں وہ صرف وہ طریقہ ہے جس سے وہ ہمارے پیائتی آلات کو متا ترکرتی ہے، اب ہم سجھ سکتے ہیں کہ بیہ بات کس قدر اہم ہے ۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ ایک ایسے وجود Intity کو میں جانتے ہیں جس کے متعلق ہم اس کے ریاضیاتی ڈھانچ کے سوا اور بچھ ہیں جانتے۔

اس کے بعداس نبج پراس قسم کے اور بھی وجود شلیم کئے گئے، اور بید مان لیا گیا کہ بید لامعلوم مستیاں بھی سائنسی نظریات کے بنانے میں وہی حصہ ادا کرتی ہیں جوقد یم معلوم مادہ ادا کر تا تھا، پر حقیقت قرار پا گیا کہ جہاں تک علم طبیعیات کا تعلق ہے، ہم کسی چیز کے اصلی وجود کونہیں جان سکتے، بلکہ صرف اس کے ریاضیاتی ڈھانچ Mathematical Structure کوجاننے کی کوشش کر سکتے ہیں، اب اعلی ترین سطح پر پیشلیم کرلیا گیا ہے کہ ہمارا بید خیال کہ ہم اشیاء کو ان کی آخری صورت میں دیکھ سکتے ہیں محض فریب تھا، نہ صرف بیہ کہ ہم نے دیکھا

کا ئنات کی حقیقت مادہ نہیں ہے، بلکہ برتر ذہن (حق تعالی شانہ) ہے بیدوا قعہ کہ سائنس صرف ڈھانچہ کی معلومات تک محدود ہے، بڑی اہمیت کا حامل ہے۔ کیونکہ اس کا مطلب بیہ ہے کہ حقیقت ابھی پورے طور پر معلوم شدہ نہیں ہے،اب بینہیں کہا جاسکتا کہ ہمارے احساسات یا خدا سے اتصال کا عارفانہ تجربہ اپنا کوئی خارجی جواب {218}

Objective Counterpart نہیں رکھتا، بیطعی ممکن ہے کہ ایسا کوئی جواب خارج میں موجود ہو۔ ہمارے مذہبی اور جمالیاتی احساسات اب محض مظاہر فریب Illusory Phenomenon نہیں کہے جاسکتے جیسا کہ پہلے سمجھا جاتا تھا،نٹی سائنسی دنیا میں مذہبی عارف بھی ایک حقیقت کے طور پر دہ سکتا ہے۔

The Limitations of Science P.138-42 سائنٹفک فلاسفہ نے اس قسم کی تشریحات شروع کردی ہیں، مارٹن وائٹ Morton سائنٹفک فلاسفہ نے اس قسم کی تشریحات شروع کردی ہیں، مارٹن وائٹ Morton White کے الفاظ میں'' بیسویں صدی میں فلسفیانہ ذ<sup>ہ</sup>ین رکھنے والے سائنس دانوں نے ایک نئی جنگ Crusade کا آغاز کردیا ہے، جس میں وہائٹ ہیڈ، ایڈنگٹن اور جیز کے نام خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔''ان علاء کا فکر صرت کے طور پر کا نتات کی مادی تعبیر کی نفی کرتا ہے، مگر خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔''ان علاء کا فکر صرت کے طور پر کا نتات کی مادی تعبیر کی نفی کرتا ہے، مگر ان کی اصل خصوصیت سے ہے کہ انہوں نے خود جد ید طبیعیات اور ریاضیات کے نتائج کے حوالے سے اپنا نقطہ نظر پیش کیا ہے۔ انگریز ماہر ریاضیات اور فلسفی وائٹ ہیڈ ( ے ۱۹۲ – ۱۲ ۸۱ ) کے نز دیک جدید معلومات سے ثابت کرتی ہیں کہ:

Nature is Alive P.84 لعین فطرت بےروح ما دہ ہیں، بلکہ زندہ فطرت ہے۔ انگریز ماہر فلکیات سرآ رتھرا ڈنگٹن ( ۱۹۴۴–۱۸۸۲) نے موجودہ سائنس کے مطالعہ سے یہ نتیجہ نکالا ہے کہ

The stuff of the world is mind-stuff . p.146

لیعنی کا ئنات کامادہ ایک ذہنی شئے ہے۔ ریاضیاتی طبیعیات کا انگریز عالم سرجیمز جینز (۱۹۴۶–۱۸۷۷)جدید تحقیقات کی

## {219}

تعبيران الفاظ ميں كرتا ہے:

The universe is a universe of thought .p.134 لیحنی کا ئنات ، مادی کا ئنات نہیں بلکہ تصوراتی کا ئنات ہے۔ بیانتہائی مستند سائنس دانوں کے خیالات ہیں جن کا خلاصہ جے۔ڈبلیو۔این سولیون کے الفاظ میں بیہ ہے کہ:

The ultimate nature of the universe is mental . p.145

کائنات کی آخری ماہیت ذ<sup>ہ</sup>ن ہے۔ بیا یک عظیم تبدیلی ہے جو بچھ پلی نصف صدی کے دوران میں سائنس کے اندر ہوئی ہے ،اس تبدیلی کا اہم ترین پہلو، جے ۔ڈبلیو۔این سولیون کے الفاظ میں : یہ ہیں ہے کہ تدنی ترقی کے لئے زیادہ طاقت حاصل ہوگئی ہے بلکہ بیر تبدیلی وہ ہے جو اس کی مابعد الطبیعیاتی بنیا دوں Metaphysical Foundation میں واقع ہوئی ہے۔

The Limitations of Science .p.138-50 Sir James Jeans برطانیہ کے مشہور ماہر فلکیات اور ریاضی داں سرجیمز جینز کی کتاب '' پر اسر ارکا کنات' غالبا اس پہلو سے موجودہ زمانے کا سب سے زیادہ قیمتی مواد ہے، اس کتاب میں موصوف خالص سائنسی بحث کے ذریعہ اس نتیجہ تک پہنچتے ہیں کہ: ہے، اس کتاب میں موصوف خالص سائنسی بحث کے ذریعہ اس نتیجہ تک پہنچتے ہیں کہ: "جد پر طبیعیات کی روشنی میں کا کنات مادی تشریح Material Representation کو قبول نہیں کرتی ، اور اس کی وجہ میر ے نزدیک سے ہے کہ اب وہ محض ایک ذہنی تصور Mental کی دونی میں کا محف کے دریعہ میں کہ کتاب میں موسود میں کہ میں موں کہ میں موسود کی میں موں ہے کہ اب وہ محض ایک دینی تصور Mental کو میں کہ موں کہ میں موسود ہے میں کہ کہ میں کہ میں کرتی ، اور اس کی وجہ میر ے نزدیک سے ہے کہ اب وہ محض ایک دینی تصور Mental Representation کو میں کرتی ، اور اس کی وجہ میر ے نزد یک سے ہے کہ اب وہ محض ایک دینی تعلیم کرتی ، اور اس کی دوجہ میں کہ ک

The Mysterious Universe . (1948) p.123 آخری حقیقت ذہن ہے یامادہ؟ بیفلسفیانہ الفاظ میں دراصل ہیسوال ہے کہ کا ئنات {220}

محض مادہ کے ذاتی عمل کے طور پرخود بخو دین گئی ہے یا کوئی غیر مادی ہستی ہے جس نے بالارادہ استخلیق کیا ہے، جیسے سی مشین کے بارے میں پر کہنا کہ وہ اپنے آخری تجزیے میں محض لو ہے اور بٹر ول کا ایک اتفاقی مرکب ہے، گویا پر کہنا ہے کہ شین سے پہلے صرف لو ہا اور پڑول تھا اور اس نے خود ہی کسی اند ھے مل کے ذریعہ محض اتفاق سے مشین کی صورت اختیار کرلی ہے، اس کے برعکس اگر پر کہا جائے کہ مشین اپنے آخری تجز پی میں انجینئر کا ذہن ہے، تو اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ شین سے پہلے ایک ذہن تھا جس نے مادہ سے الگ اس کے ڈ زائن کو سوچا اور پھر اپنے ارادہ کے تحت اسے تیار کیا ۔ '' ذہن' کے تعین میں اختلاف سے ذہن کو آخری حقیقت مانے والوں میں مختلف

گروہ ہو سکتے ہیں، جیسے خدا کو ماننے والے خدا کو ماننے کے باوجود مختلف ٹولیوں کی شکل میں گروہ ہو سکتے ہیں، عمرعلمی مطالعہ کا یہ نتیجہ کہ کا ئنات کی آخری حقیقت ذہن ہے، بیا پنی نوعیت کے اعتبار سے مذہب کی نصدیق ہے اورالحاد کی تر دید۔ جینز کے الفاظ میں :۔

If the universe is a universe of thought , then its creation must have been an act of thought . p.133-34  $L^{a}$   $L^{a}$   $L^{b}$   $L^$  {221}

Mathematical Thinker کے ذہن میں ہے، کیونکہ اس کا ڈھانچہ، جو ہمارے علم میں آتا ہے وہ ممل طور برریاضیاتی ڈھانچہ ہے، یہاں میں اس کا ایک اقتباس فل کروں گا: <sup>د</sup> بيكهنا صحيح هوگا كمهم كادريا بجصل چندسالوں ميں ايك <u>ن</u>ر مرا ہے ہميں سال یہلے (بیرکتاب پہلی بار **۱۹۳**۰ء میں شائع ہوئی) ہم نے سیمجھ لیا تھا کہ ہم ایک ایسی حقیقت کے سامنے ہیں جوانی نوعیت میں مشینی Mechanical قشم کی ہے۔ ایسا نظر آتا تھا کہ کا ئنات ایٹوں کے ایک ایسے بےتر تیپ انبار کے مل کے تحت ، جوکوئی شعور نہیں رکھتیں ، کچھ زیانے کے لئے بے معنی رقص کریں ،جس کے ختم ہونے مرحض ایک مردہ کا ئنات باقی رہ جائے ،اس خالص میکانگی د نیا میں ، مذکورہ بالا اندھی طاقتوں کے عمل کے دوران میں ، زندگی محض ا تفاق سے وجود میں آگئی، کا ئنات کا ایک بہت ہی چھوٹا گوشہ یا امکان کے طور پر اس طرح کے گئی گوشے پچھ صے کے لئے اتفاقی طور برذی شعور ہو گئے ہیں اور بیر بھیا نک بے روح دنیا کو چھوڑ کر بالآ خرایک روزختم ہوجا 'نیں گے۔آج ایسے قومی دلائل موجود ہیں جوطبعی سائنس کو بیہ ماننے پر مجبور کرتے ہیں کہ علم کا دریا ایک غیر مشینی حقیقت Non -mechanical Reality- کی طرف چلاجار ہا ہے ،کا ننات ایک بہت بڑی مشین کے بچائے ایک بہت بڑے خیال Great Thought سے زیادہ مشابہ معلوم ہوتی ہے۔ ذہن Mind اتفاقاً محض اجنبی کی حیثیت سے اس مادی د نیامیں واردنہیں ہو گیا ہے،اب ہم ایک ایسے مقام پر پہنچ رہے ہیں کہ ذہن کا عالم مادی کے خالق اور حکمراں کی حیثیت سے استقبال کریں، یہ ذہن بلاشبہ ہمارے شخصی ذہن کی طرح نہیں ہے، بلکہ ایک ایسا ذہن ہے جس نے مادی ایٹم سے انسانی د ماغ کی تخلیق کی ، اور بہ سب کچھا یک اسکیم کی شکل میں پہلے سے اس کے ذہن میں موجودتھا، جدید علم ہم کو مجبور کرتا ہے کہ ہم دنیا کے بارے میں اپنے ان خیالات پر نظر ثانی کریں جوہم نے جلدی میں قائم کر لئے تھے.....ہم نے دریافت کرلیا ہے کہ کا ئنات ایک

منصوبہ سازیا حکمراں Designing or Controlling Power کی شہادت دے رہی ہے جو ہمار شخصی ذہن سے بہت کچھ مشابہ ہے، جذبات واحساسات کے اعتبار سے ہیں بلکہ اس طرز پر سوچنے کے اعتبار سے جس کوہم ریاضیاتی ذہن Mathematical Mind کے الفاظ میں ادا کر سکتے ہیں۔''

The Mysterious Universe ,p.136-37

سائنس کے اندر علمی حیثیت سے اس تبدیلی کے باوجود بیہ واقعہ ہے کہ عملی طور پر انکار خدا کے ذہن میں کوئی نمایاں فرق پیدانہیں ہوا ہے ، بلکہ اس کے برعکس انکار خدا کے وکیل نئے نئے ڈھنگ سے اپنے دلاکل کوتر تیب دینے میں لگہ ہوئے ہیں، اس کی وجہ کوئی علمی دریافت نہیں بلکہ محض تعصب ہے۔تاریخ بیثار مثالوں سے بھری ہوئی ہے کہ حقیقت کے ظاہر ہوجانے کے باوجود انسان نے محض اس لئے اس کوقبول نہیں کیا کہ تعصب اس کی اجازت نہیں دیتا تھا۔

كوانم نظريداصول تغليل كممل ترديد كرتاب

قر آن مجید میں ارشاد ہوا ہے کہ خدااس کا ئنات کا حاکم مطلق ہے، وہ اپنی مرضی کے مطابق جس طرح چا ہتا ہے اسے چلاتا ہے، (فعال لے مایر ید، یفعل الله مایشاء) پچھلے مطابق جس طرح چا ہتا ہے اسے چلاتا ہے، (فعال لے مایر ید، یفعل الله مایشاء) پچھلے ہزاروں سال سے خدا کا یہ تصور تسلیم شدہ چلا آر ہاتھا، انسان کو اس بلا بحث مانے ہوئے تھا۔ مگر موجودہ زمانے میں علم کی ترقی ہوئی تو انسان نے یہ قائم کرلیا کہ واقعات کے پیچھے معلوم مادی اسباب کے سوااورکوئی طاقت نہیں، تمام واقعات مادی اسباب ولل کے تحت وقوع میں آتے ہیں اور مادی قوانین کے تحت ان کی کامل تو جیہ کی جاسکتی ہے، مگر بعد کی علمی حقق تھا۔ تحقیقات نے اس مفروضہ کوڈ ھادیا، اب علم دوبارہ وہیں آگیا جہاں وہ ابتداء میں تھر اہوا تھا۔ {223}

کہاجاتا ہے کہ نیوٹن (۲۷ کا –۱۲۴۲) اپنے باغ میں تھا ، اس نے سیب کے ایک درخت سے سیب کا پھل گرتے ہوئے دیکھا''سیب کا پھل شاخ سے الگ ہوکر نیچ کیوں گرا، وہ او پر کیوں نہیں چلا گیا'' اس نے سوچا ، اس سوال نے آخر کا راس کو یہاں تک پہنچایا کہ زمین میں قوت کشش ہے، وہ ہر چیز کواپنی طرف کھینچق ہے، یہی وجہ ہے کہ پھل درخت سےٹوٹ کرزمین برگرتاہے،وہاویر کی طرف نہیں جاتا۔ مگر ہیہ آدھی حقیقت تھی، نیوٹن کو سوچنا جاہئے تھا کہ درخت کا پھل او پر سے پنچ گرتا ہے تواسی درخت کا تنہ نیچے سے او بر کی طرف کیوں جاتا ہے؟ ایک ہی درخت ہے، اس کی جڑیں زمین کے پنچے کی طرف جارہی ہیں، اس کا پھل ٹوٹنا ہے تو وہ گر کر پنچے آجاتا ہے، مگراسی درخت کا تن**دادراس کی شاخی**ں زمین سے اٹھ کراو پر کی طرف چلی جارہی ہیں۔ درخت کا بیددوگونه پہلو نیوٹن کے مفروضہ کی نفی کررہا تھا، تا ہم اس نے معاملہ کے ایک پہلوکو چھوڑ کراس کے دوسرے پہلوکو لےلیا، پھراسی کی روشنی میں اس نے خلامیں تھیلے ہوئے ستمشی نظام کے اصول مرتب کئے ، وہ اس نتیجہ پر پہنچا کہ تمام اجرام میں ایک خاص تناسب سے قوت کشش موجود ہوتی ہے، یہی کشش سورج اوراس کے اردگردگھو منے والے سیاروں کو سنجالے ہوئے ہےاوراس کونہایت صحت کے ساتھ متحرک رکھتی ہے۔ بہ طرز فکر مزید آگے بڑھا، یہاں تک کہ آئن سٹائن (۱۹۵۵–۱۸۷۹) نے اپنے نظرية اضافت ك تحت اس كومزيد مؤكدكيا ، آئن سائن كى تحقيق اگرچه نيوٹن كے تمام نظریات کی تصدیق نہیں کرتی، تاہم نظام شمسی کے سلسلہ میں اس کے نظریہ کی بنیا دکشش قل

Einstein's theory of relativity declares that gravity controls the behaviour of planets, galaxies and the universe itself and does it in a predictable manner.

کاصول برہی قائم ہے:

{224}

آئن سٹائن کانظر بیراضافیت کہتا ہے کہ شش ثقل سیاروں، کہکشاں اورخود کا ئنات کے مل کو کنٹر ول کرتی ہے، بیمل اس طرح ہوتا ہے کہ اس کی پیشین گوئی کی جاسکتی ہے۔ اس سائنسی دریافت کو ہیوم (۲۷۷-۱۱۷۱)اوردوسرے مفکرین نے فلسفہ بنایا، انہوں نے کہا کہ کا تنات کا سارانظام اصول تعلیل (Principle of causation) برچل رہاہے، جب تک اسباب ولل کی کڑیاں معلوم نہیں تھیں، انسان بہ سمجھتار ہا کہ کا ئنات کوکنٹرول کرنے والا ایک خداہے،مگراب ہم کواسباب ولل کے قوانین کاعلم ہو گیا ہے،اب ہم یہ دعوی کر سکتے ہیں کہ تعلیل (causation) کا مادی اصول کا ئنات کو تحرک کرنے والا ہے، نہ کہ کوئی مفروضہ خدا۔ مگر بعد کی تحقیقات نے اس مفروضہ کا خاتمہ کردیا، بعد کوڈیراک ، ہیزن برگ اور دوسرے سائنس دانوں نے ایٹم کے ڈھانچہ کا مطالعہ کیا، انہوں نے پایا کہ ایٹم کا نظام اس اصول کی تر دیدکرر ہاہے، جوشت نظام کے مطالعہ کی بنیاد پراختیار کیا گیا تھا۔ اس دوسر نظریہ کو' کوانٹم نظریہ' کہا جاتا ہے اور وہ مٰدکورہ اصول تعلیل کی کامل تر ديد ہے:

The quantum mechanics theory maintains that, at the atomic level, matter behaves randomly.

کوانٹم میکانیکس کانظر بیکہتا ہے کہ ایٹم کی سطح پر مادہ غیر مرتب انداز میں عمل کرتا ہے۔ نیوٹن کی میکانکس کا ایک مسئلہ بیتھا کہا کہ اگر کسی شے کی موجودہ حالت معلوم ہوتو اس کی سابقہ یا آئندہ حالت قطعی طور پر متعین ہوجائے گی اور محض قوانین حرکت کی بناء پرعلم ریاضی کی مدد سے ازل سے ابدتک اس کی تمام حالتوں کی پیش بندی کی جاسکے گی ، میکانکس کا یہی مسئلہ تھا جو مادہ پر ستوں کے لئے حکم فیصل کا کام دیتا تھا اور جس کی بناء پر وہ کسی خالق {225}

کے تصور کو غیر ضروری قرار دیتے تھے، کیوں کہ ان کے نز دیک کا مُنات کی ہر حالت ، ہر کھ متعین ہے اور وہ اس کے مطاق خود بخو دیشکیل پاتی چلی جار ہی ہے۔ فطرت کے با قاعدہ قانون کی حیثیت سے بیاصول تعلیل (law of causation) مسلمہ طور پر ستر ھویں صدی میں مان لیا گیا ، وہ عظیم صدی جو گلیلیو ( ۱۳۳۲ – ۱۵۲۰) اور نیوٹن ( 21 – ۱۳۲۱) کی صدی کہی جاتی ہے، اس سے پہلے دمدار ستار کے ( comets) کے ظہور کو باد شاہت کا خاتمہ یاکسی بڑے آ دمی کی موت کی علامت سمجھا جاتا تھا، مگر اس صدی میں تجاذب کے آفاقی قانون کے تحت اس کی تو جیہ معلوم کر لی گئی، اور نیوٹن نے لکھا: اسی طرح تحدید معلوم کر لئے جائیں گے۔

اس طرح ایک زبردست تح یک المح کھڑی ہوئی، جس کا مقصد عالم مادی کوایک مشین ثابت کرنا تھا، یہ تح یک اندسویں صدی کے نصف آخر میں اپنی انتہاء کو پہنچ گئی، یہی وقت تھاجب میلم ہولٹر ( ۱۸۹۳ - ۱۸۲۱) نے کہا'' تمام فطری علوم کا آخری مقصد بالآخرا ہے آپ کو میکانکس میں منتقل کر لینا ہے' ، لارڈ کلوین ( 2۰۹۱ – ۱۸۲۳) نے اعتراف کیا کہ'' جب تک میں کسی چیز کا میکا نیکل ماڈل نہیں بنالیتا ، میں اس کو سمجھ نہیں سکتا''، واٹر سٹن میکسویل او میکانکس میں نہیں نہیں ماڈل نہیں بنالیتا ، میں اس کو سمجھ نہیں سکتا''، واٹر سٹن میکسویل تک میں کسی چیز کا میکا نیکل ماڈل نہیں بنالیتا ، میں اس کو سمجھ نہیں سکتا''، واٹر سٹن میکسویل او مدا – ۱۸۲۱) اور دوسروں نے نہایت کا میابی کیسا تھ گیس کی مشینی تشریح پیش کی، ان مرح اڑتے پھر تے تھے، اسی طرح رقیق اشیاء ، روشنی اور تجاذب وغیرہ کی تشریحات کی طرح اڑتے پھر نے تھے، اسی طرح رقیق اشیاء ، روشنی اور تجاذب وغیرہ کی تشریحات کی {226}

جب ساری کا ئنات اصول تغلیل میں بندھی ہوئی ہوتو انسان اس سے مشتیٰ کیوں کر ہوسکتا ہے؟ اس سوال نے انسان کو یہاں تک پہنچایا کہ خودانسان بھی ایک مشین بن گیا، اس سے ستر ھویں اورا ٹھارویں صدی کے مشینی فلسفہ (mechanistic philosophies) پیدا ہوئے ، جب معلوم ہوا کہ زندہ اشیاء بھی ٹھیک اسی کیمیکل ایٹم سے بنی ہیں، جس سے غیر چاندارا شیاء، تو اس یقین میں کوئی شبہ نہ رہا کہ دونوں کی نوعیت بالکل ایک ہے، زورو شور کے ساتھ دعوی کردیا گیا کہ زندگی خود بھی اپنے آخری تجزید میں محض ایک مشینی چیز ہے، نیوٹن یاباخ یامائیکل انجلو کے دماغ کسی چھا پہ خانہ سے صرف ہیچید گی میں مختلف تھے، ورنہ دونوں میں کوئی حقیقی فرق نہ تھا۔

مگرانیسویں صدی کے آخر میں جب کہ فلاسفہ اس بحث میں مشغول سے کہ کیا ایسی مشین بنائی جاسکتی ہے، جو نیوٹن یاباخ (۵۰ کا – ۱۹۸۵) کے خیالات کا اعادہ کر سکے، مظاہر فطرت خصوصاً روشنی (radiation) اور تحجاذب (gravitation) کی خالص میکا نگی تو جیہ ک ساری کو ششیں ناکام ثابت ہور، ی تفیس، سائنسدال نیز کی سے اس یقین تک پنچ رہے تھے کہ کوئی مشین بلب کی روشنی یا سیب کے گرنے کا اعادہ نہیں کر سکتی ، حتی کہ انیسویں صدی ک آخر میں پر و فیسر میک پلائک ( کے 1910–100 ) نے روشنی کے متعلق ایسے نظریات پیش کے جو کسی بھی طرح میکا نیکی تشریح کو قبول کرنے والے نہ تھے، چنا نچہ ابتداءً اس پر تنقید کی گئی بلکہ اس کا مذاق اڑا یا گیا، مگر بالآخر اس کے نظریات کو انٹم نظر ہی کہ منا کی منافر میں کہ شکل میں جد ید طبیعیات کے مسلمات میں شامل ہو گئے، یہی نہیں بلکہ اس نے میکا نیک دور کا خاتمہ اور نئے عہد کا آغاز کیا۔

پلانک کا نظر بیا بنداء صرف بی<sup>مع</sup>نل رکھتا تھا کہ قدرت جھٹکوں اور چھلانگوں ( jumps and jerks) کی صورت میں سفر کرتی ہے، جیسے کہ گھڑی کی سوئی ، مگر آئن سٹائن نے ۱۹۱۷ {227}

میں دکھایا کہ بلانک کانظریہ محض عدم تغیین (discontiniuty) سے زیادہ انقلابی اہمیت کا حامل ہے، بیراصول تغلیل کا خاتمہ کررہا ہے، جس کو نظام قدرت کاطبیعی رہنما شمجھ لیا گیا تھا، قدیم سائنس نے دعوی کیاتھا کہ قدرت صرف ایک ہی راستہ اختیار کر سکتی تھی ، جو علت ومعلول کے تحت اول روز سے مقدر ہو گیا تھا، مگراب اس پریفین کرنا ناممکن ہو گیا۔ ایک مثال سے اس کی وضاحت ہوجائے گی ،جیسا کہ معلوم ہے، ریڈیم اور دوسرے ریڈیائی عناصر (radio-active elements) کے ایٹم ٹوٹنے رہتے ہیں اور اس طرح وقت گذرنے کے ساتھ بیرعناصر سیسہ اور سلیم میں تبدیل ہوجاتے ہیں، بیرانیم کیوں ٹوٹتے ہیں،اس کے متعلق تعلیل کے سارے ممکن قباسات غلط ثابت ہوئے ہیں،موجودہ صدی کے آغاز میں جب میک لینان اورر درفورڈ اور دوسروں نے کا ئناتی شعاعوں کی دریافت کی توسمجھا گیا کہ پہی شعاعیں ہیں، جوریڈیائی عناصر میں انتشار کاسب ہیں، مگرتج یہ سے یہ خلط ثابت ہوا۔ عام روشنی کسی مادہ میں ایک النج سے بھی کم داخل ہوتی ہے، اکسر بے کی شعا ئیں اس سے کہیں زیادہ نفوذ کی طاقت رکھتی ہیں، وہ ہمارے یورےجسم کو پارکر جاتی ہیں، تاہم ایک سکہ کے برابر دھات کاٹکڑاان کے نفوذ کوروک دیتا ہے، مگر کا ئناتی شعائیں سیسہ اور دیگر سخت دھانوں میں کئی گزتک انرجاتی ہیں،اس لئے یہ قیاس بہت آسان تھا کہ ریڈیائی انتشار کاسب یہی شعائیں ہیں،مگر بیہ قیاس نہایت سادہ تجربے سے غلط ثابت ہو گیا،ریڈیائی عضر کے ایک ٹکڑے کوکوئلہ کی کان کے <u>نیچ</u> لے جایا گیا ، اب وہ کا ئناتی شعاعوں کے حملہ سے پالکل محفوظ تھا،مگراس کےاندر جو ہری انتشاراب بھی اسی طرح جاری تھا۔

كائنات كے ان نا قابل توجيه مظاہرہ كاذكركرتے ہوئے ايك سائنسداں لكھتاہے:

The future may not be as unalterably determined by the past as we used to think, in part at least it may rest on the knees of what ever gods there be.

(Sir James, The mysterious Universe, the University Press. Cambridge, 1948. p. 22)

## {228}

ترجمہ: کا ئنات کامستقبل اس طرح غیر منغیر طور پر ماضی سے بندھا ہوانہیں ہے، جبیہا کہ ہم نے سمجھ لیاتھا،اییا معلوم ہوتا ہے کہ بیہ معاملہ بہر حال خداؤں سے متعلق ہے،خواہ وہ خداجوبھی ہوں ۔

دوسری تحقیقات بھی اسی طرح رہنمائی کرتی ہیں، مثلاً پروفیسر ہیزن برگ نے ۱۹۲۷ میں بتایا کہ کوانٹم نظریدایک اور نتیجہ تک پہنچارہا ہے، جس کوانہوں نے نظرید عدم تعین (Principle Of Indeterminacy) سے تعبیر کیا، روایتی طور پر یہ سمجھا جارہا تھا کہ فتدرت ایک متعین رخ پرنہایت صحت کے ساتھ سفر کرتی ہے، مگر ہیزن برگ نے دکھایا کہ فتدرت سب سے زیادہ اسی مفروضہ کی تر دید کررہی ہے، چنانچہ آج طبیعی سائنس کا مسلمہ قانون ہے کہ نہ صرف کا نئات بلکہ اس کے سی حصہ یہاں تک کہ کسی ایک ذرہ کا مستقبل بھی قطعی طور پر متعین نہیں ہے، وہ کئی ممکن حالتوں میں سے کسی ایک حالت کواختیار کر سکتا ہے، اس طرح قوانین قدرت تعینی (deterministic) نہیں؛ بلکہ اوسطی (statistical) نہیں۔

انیسویں صدی کی طبیعیات میں مادہ اور توانائی ایک دوسرے کے متفاد تصورات تھے، مادہ کے متعلق سمجھا جاتاتھا کہ وہ ایک جسمانی شے ہے، جوایک محد ود فضا کو بلا شرکت غیر گھیرتی ہے اور جس کا ایک مستقل وزن ہوتا ہے، جس کو کم ویش یا معد وم نہیں کیا جا سکتا، جب کوئی مادی شے حرکت کرتی ہے تو وہ ایک ہی خط میں ایک ذرہ کی طرح حرکت کرتی ہے، آواز یاروشنی کی موجوں کی طرح پوری فضا میں نہیں پھیل جاتی ، اس کے برخلاف روشنی اور توانائی ہے، اس کا کوئی وزن نہیں ہوتا اور وہ ذرہ کی طرح حرکت غیر گھیرتی ہے، اس کا کوئی وزن نہیں ہوتا اور وہ ذرہ کی طرح حرکت کرتی میں ایک {229}

مادہ ہے، توانائی اس مادہ کا ایک اضافی مظہر ہے، اس کا علیحدہ کوئی وجود نہیں۔ جد بیطبیعیات میں مادہ اور توانائی کا بیا ختلاف ختم ہو گیا ہے اور تجر بوں سے بی ثابت ہو گیا ہے کہ دونوں ایک دوسر ے کی محتلف شکلیں ہیں، کبھی مادہ تو انائی میں تبدیل ہوجاتا ہے اور کبھی توانائی مادہ میں، کسی مادی شے کی کمیت مستقل نہیں؛ بلکہ وہ اس کی حرکت پر شخصر ہوتی ہو اور رفتار کے ساتھ گھٹتی بڑھتی رہتی ہے، ایک مادی شے کبھی ذرے کی طرح ایک خط میں حرکت کرتی کرتی ہوادائی میں منتقل نہیں ہوئی آ کے بڑھتی ہے، مادہ کے توانائی میں منتقل

••••اء میں پلانک نے کوانٹم کا نکشاف کیا اور بتایا کہ توانائی اور مادی نظام کی حالتوں میں تبدیلی سلسل نہیں؛ بلکہ ایک خاص قلیل ترین مقدار یعنی کوانٹم کے اضعاف (multiples) کے متناسب ہوتی ہے، اس انکشاف کے بعد قدیم ترین زمانہ سے طبیعی کا ئنات میں تغیر و تبدل کے مسلسل اور تدریجی ہونے کا جو تصور چلا آ رہا تھا، وہ ختم ہو گیا اور اس کی وجہ سے نیوٹن ک میکانکس میں ایک غیر معمولی انقلاب رونما ہوا۔

ایٹم کی الکٹر ون، پر دٹون اور نیوٹرون میں تجزی وقشیم

اییم کے متعلق ۹۵ ۱۹ء تک میہ مجھا جاتا تھا کہ وہ مادہ کا سب سے چھوٹا ذرہ ہے، جس کی مزید تقسیم نہیں کی جاسکتی ، مگر اس کے بعد پنہ چلا کہ ہرا بیم کے اندر بہت سے اور چھوٹے ذربے ہوتے ہیں، جن کو الکٹر ون ، پروٹون ، نیوٹرون وغیرہ کہتے ہیں، سی اییم کا مادہ مسلسل پھیلا ہوانہیں ہوتا ؛ بلکہ بید ذربے اس کے اندر نظام شمسی کی طرح تر تنیب دیئے ہوئے ہوتے ہیں ، اور چند متعینہ مداروں پر حرکت کرتے رہتے ہیں ، اییم کے مختلف ذروں کے درمیان اسی {230}

حصہ میں، جس کو نیوکلیس کہاجا تا ہے، اس کا تقریباً تمام مادہ مرتکز ہوتا ہے اور اس کی شکست وریخت سے ایٹم کی ماہیت بھی بدل جاتی ہے اور ایٹمی تو انائی بھی حاصل ہوتی ہے، اب تو ایسے ذروں کی کثیر تعداد دریافت ہوئی ہے جو دومادی ذروں یا ایک مادہ ذرہ اور اشعاع (radiation) کے باہمی تعامل کے دوران ظہور پذیر ہوتے ہیں۔

برٹرینڈ رسل (• ١٩٧- ١٢ ١٨) کے الفاظ میں آج'' ماہرین طبیعیات ، تم کو یقین دلا رہے ہیں کہ مادہ جیسی کوئی شے سرے سے کوئی وجود نہیں رکھتی ، دوسری طرف ماہرین نفسیات باور کرار ہے ہیں کہ ذہن جیسی کوئی چیز موجود نہیں' وہ مزید کھتا ہے'' آج کا جدید مادہ پر ست بننے کی کوشش کرنے والا اپنے آپ کو عجیب کش مکش میں مبتلا یا تا ہے ؛ کیوں کہ جہاں ایک طرف ایک خاص حد تک ذہن کے افعال کو وہ کا میابی کے ساتھ جسم کے افعال کے ماتحت ثابت کر سکتا ہے، وہیں دوسری طرف اس واقعہ سے بھی مفرنہیں یا تا کہ جسم بجائے خود محض ذہن کا ایجاد کیا ہوا ایک سہولت پیدا کرنے والانصور ہے۔' {231}

کے لئے بالکل بتین اور بدیہی ہوتی ہیں،اور جو کچھ بھی مشکوک ہو،ا تنایقینی ہے کہ جس چیز کوتم تھوکر مارتے ہوں، دھکا دیتے ہوں، دھکیلتے ہو ں پاجس سے ٹکراتے ہوں، اس کو حقیق اور دافعی ہی ہونا جائے'' مگر حقیقت کیا ہے؟ عالم طبیعیات (physicist) ثابت کرتاہے کہ تم تبھی کسی چیز سے ہر گزنہیں حکراتے جتی کہ جب تمہاراسرکسی پتجرکی دیوار سے ککرا تا ہے تو حقیقت نفس الامری کے اعتبار سے تم اس کومس تک نہیں کرتے ، ہوتا صرف بیہ ہے کہ پچھالکٹر ون اور پر دٹون جوتمہارے جسم کا حصہ ہوتے ہیں، ان میں اور اس چیز کے الیکٹرون اور بروٹون کے مابین جس کوتم سمجھتے ہو کہ چھور ہے ہو،صرف جذب ودفع کاعمل ہوتا ہے، کیکن اس عمل میں فی نفسہ دوجسموں میں کوئی کمس واتصال نہیں پایا جاتا ،محض اتنا ہوتا ہے کہ تمہارےجسم کے الیکٹرون اور بروٹون سے جب دوسر ےجسم کے الیکٹرون اور بروٹون قریب ہوتے ہیں توان میں ایک ہیجان پیدا ہوتا ہے، یہی ہیجان داختلال تمہارے اعصاب کے داسطہ سے دماغ تک پہنچتا ہے، بس یہی د ماغی تا ثرکمس یا اتصال کا احساس پیدا کردینے کے لئے ضروری ہوتا ہے۔'( Bertrand (Russell. The Will to Doubt.

جد يد سائنس کی رو سے بي ثابت کرنا انتہائی مشکل ہو گيا ہے کہ ہمارے ذہن کے باہر کسی مادی شے کا کوئی وجود ہے، رسل کے الفاظ میں'' یہاں صرف الکٹر ونوں کا مجنونا نہ رقص (mad dance) پایا جاتا ہے اور اس میں ہمارے کمس وغیرہ کے براہ راست محسوسات یا اشیاء میں کوئی مما ثلت یا مشابہت بس برائے نام ہے'، بقول سرآ رتھراڈ کلکن' موجودہ علمائے طبیعیات کا بیاعلان واعتر اف کہ طبیعیات خار جی صدافت یا اس کے کسی جزوی حصہ کا کوئی علم عطانہیں کر سکتی ، اس نظر بیر کی توثیت ہے کہ طبیعیاتی طریقوں سے جوعلم حاصل ہوتا ہے وہ تمام تر ذہنی (subjective) ہوتا ہے'۔ (Arthur Eddington, ہوتا ہے'۔ (subjective) {232}

ہیروشیما کی بربادی مادہ ہی کے فنا کا نتیج تھی: پیچیلی صدی تک مادہ سب سے بڑی حقیقت تھا، پروفیسرٹائٹ (Tiet) نے ''طبیعیاتی سائنس کی بعض ترقیوں پر کیچردیتے ہوئے ۲۷۸۱ میں کہاتھا'' مادہ کے قیقی ہونے یااس کے خارجی (objective) وجود کا سب سے بڑا ثبوت ہیے ہے کہانسان کے پاس کوئی طافت ایسی نہیں جواس کو پیدایافنا کر سکے''

Quoted by James B. Conant, The Modern Science and Modern Man, 1952, p.55-57

مگراب بیمادہ ٹوٹ چکا ہے' ہیروشیما کی بربادی مادہ بی کے فنا کا نتیجہ تھی،' جدید ایٹی سائنس کی بنیاد پر تمام تراسی عقیدہ پر قائم ہے کہ مادہ کی آخری اکائی (ایٹم) کوتو ڑا جاسکتا ہے۔ سائنس کی دنیا میں اس انقلاب کا نتیجہ بیہ ہوا کہ بقول برٹر ینڈ رس ' حقیقت بیہ ہے کہ آج مشکل سے تم کوئی ایسا رسالہ یا کتاب کھولو کے جس میں ہمارے عام سائنسی خیالات سے بحث ہواور اس کو اس طرح کے بیانات سے دوچار نہ ہونا پڑے'،' کلیلیو کے عہد کا خاتمہ ' سائنس کی روح سے دشنی کا خاتمہ' ' ' میکانکی طبیعیات کی ناکامی''' ند تر ہوں

Bertrand Russell, Modern Science and Philosophy. حتی کہ برنہارڈ باونک (Bernhard Bawink) نے جد ید طبیعیات پراپنی کتاب Modern Science on the ) نے مدام سند ہوت (Path of Religion اڈنگٹن کے الفاظ میں'' کا ئنات کا وہ نظر یہ جوکشش جیسے اُن دیکھے قانون کی کارفر مائی کومانتا ہے، کیا اس سے پچھ بھی زیادہ سائنسی ہوسکتا ہے، جووشق انسان ہراس چیز کوجس کو وہ سیچھ پرااسرار پاتے ہیں، اُن دیکھے دیوی دیوتاؤں (Demons) کی طرف منسوب کردیتے ہیں''۔(The Nature of Physical World, p.309) سائنس کی ترقی کے بعد جب مشاہدہ کے جدید ذرائع انسان کے ہاتھ میں آئے تو انسان اس غلط نہمی میں پڑ گیا کہ وہ ہر چیز کود کھ سکتا ہے، حتی کہ اس نے دعوی کردیا کہ وہ چیز جو ہمارے''خورد بنی''یا'' دور بنی'' مشاہدات میں نہ آئے ، وہ سرے سے کوئی وجود ہی نہیں رکھتی۔

نیوٹن (۷۲۷-۱۲۴۲) اور آئن سٹائن ( ۱۹۵۴-۹۷۸) کے درمیان ایک پورا دورگذراہے، جب کہ بیت صوریفین کی آخری حد تک پہنچ چکا تھا، مگر آئن سٹائن کے بعد جو دور مثر وع ہواہے، اس کے بعد سائنس نے اپنایفین کھودیا ہے، اب بیا مربحائے خود مشتبہ ہو گیا ہے کہ بیہ عالم معروضی ( objective ) ہے یا داخلی ( subjective ) یعنی کا ئنات کا کوئی خارجی وجود ہے جس کودیکھا جاسکتا ہے یا وہ صرف ہمارے اندرونی احساسات کا کر شمہ ہے، جب کہ پہلے بیہ مجھا جاتا تھا کہ ذہن واحساس کا کوئی حقیقی وجود نہیں، اصل موجود چیز مادہ ہے اور ذہن واحساس صرف اس مادہ کی اضافی بیداوار ہے۔

انيسوي صدى كَ آخرتك بير مجماجا تا تقاكه بهر چيز كى آخرى حقيقت ايم م- اورايم چهوٹ چهوٹ 'ذرات' ، بيں، جن كود يكھا جاسكتا ہے، مگر ايم كوٹ نے كے بعد ايم نا قابل مشاہدہ دنيا ميں تحليل ہو گيا ہے، اب سائنس ميں عام طور پر تسليم كرليا گيا ہے كہ آخرى حقيقت ايك ايس لطيف شے ہے جود يكھى نہيں جاسكتى ، چنا نچه اب كائنات كى تشر ت كى كوئى ان الفاظ ميں كرتا ہے كہ بيا مكانى لہريں (waves of probabilities) بيں، كوئى كہ در ہا ہے كہ بي معروف معنوں ميں كوئى شے نہيں ؛ بلكہ وقو عات (events) كاريك سلسلہ ہے، كوئى اس {234}

دیتا ہے، کوئی اس کو محض ایک تشکیل (construction) بتا تا ہے، کوئی اس کوسایوں کی دنیا (world of shadows) کہتا ہے۔ برٹریندرسل نے ان سارےافکارکوایک طنز بیہ جملہ میں اس طرح سمیٹا ہے:

Thus matter has become altogether too ghostly to be used as an adequate stick which to beat the mind.

مادہ اس طرح ایسا بھوٹ بن گیا ہے کہ جوذ تین کو ہانگنے کے لئے ایک ڈنڈ انہیں بن سکتا، وہ مزید لکھتا ہے: ''وہ چیز جس کواب تک ہم اپنا جسم کہتے رہے ہیں، وہ در حقیقت بڑی دیدہ ریزی سے بنائی ہوئی ایک سائنسی تشکیل (construction) ہے، جس کی کوئی طبیعیاتی حقیقت نہیں پائی جاتی۔'

خلاصه

برنہارڈباونک کا بیہ کہنا کہ''سائنس مذہب کے راستہ پر جارہی ہے''،وہ او پر کی تفصیلات سے واضح ہوجا تا ہے، حقیقت بیہ ہے کہ کم کا دریا دوبارہ وہیں پہنچ گیا جہاں سے اس نے مذہب کو چھوڑ اتھا، یعنی بیہ کہ کا ئنات اپنی آخری حقیقت کے اعتبار سے ایک غیر مادی واقعہ ہے، نہ کہ صرف بے جان اور بے شعور مادہ کا بے معنی رقص ۔

مزید بیر کہ ہماری دنیا میں جواسباب کام کررہے ہیں ،وہ امکانی طور پر بہت سے مختلف اور متضاد نتائج تک پہنچ سکتے ہیں، مگر کا ئناتی نظام حیرت انگیز طور پر بیر کرتا ہے کہ واقعات کے رخ کو غیر موزوں نتائج کی طرف جانے سے رو کتا ہے، اور اس کو صرف موزوں نتائج کی طرف لے جاتا ہے، کا ئنات کی بیر غایاتی طبیعت (eleological nature) صرتے طور پر اس بات کا ثبوت ہے کہ عالم واقعات کے پیچھے ایک باشعور ارادہ کا م کرر ہا ہے، {235}

اس صورت حال کی کوئی دوسری توجیه ہیں کی جاسکتی۔ کا ئناتی نظام میں عدم تغین ، بالفاظ دیگرا نتخابیت کا ہونا اوراس کامسلسل برقر ارر ہنا یہ ثابت کرتا ہے کہ اس کو ہر آن خارج سے'' رہنمائی'' دی جارہی ہے، سر آرتھراڈنکٹن نے بحا طور پرنشان دہی کی ہے کہ جدید کوانٹم نظریہ کا یہ پہلو بے حد حیرت انگیز ہے؛ کیوں کہ بیالہام *کے مذہبی عقیدہ کی سائنسی تصدیق کررہاہے۔(و*او حبی فی کل سماء امرها) کا ئنات کوکنٹرول کرنے دالی جارتو تیں (سائنس تو حید کی طرف) علم طبیعیات میں، نیوٹن کے بعد سے بیہ مجھا جا تار ہاہے کہ جارتم کے قوانین پاطاقتیں ہیں جوفطرت کے مختلف مظاہر کو کنٹرول کرتی ہیں، ا: قوت کشش (gravitational force)، ۲: برقی مقناطیسی قوت (electromagnetic force )، ۲: طاقتور نیوکلیر قوت ( strong nuclear force)، - كمزور نيوكلير قوت (weak nuclear force) کشش کا قانون ،ایک کہانی کے مطابق نیوٹن نے اس وقت معلوم کیا جب کہ اس نے سیب کے درخت سے سیب گرتے ہوئے دیکھا<sup>د د</sup> سیب او بر کی طرف کیوں نہیں گیا، نیچے ز مین پر کیوں آیا،' اس سوال نے اس کو اس جواب تک پہنچایا کہ زمین میں، اور اسی طرح تمام دوسرے گروں میں جذب وکشش کی قوت کارفر ماہے، بعد میں آئن سٹائن نے اس نظريه ميں بعض فنی اصلاحات کیں، تاہم اصل نظریہ اب بھی سائنس میں ایک مسلمہ اصول فطرت کے طور پر مانا جاتا ہے، برقی مقناطیسی قانون کا تجربہ پہلی بارفریڈے نے ۱۸۲۱ میں کیا، اس نے دکھایا کہ بجلی کی قوت اور مقناطیس کی قوت ایک دوسرے سے گہراتعلق رکھتے ہیں،مقناطیس اور حرکت کو یکجا کیا جائے تو بجلی پیدا ہوجاتی ہے،اور مقناطیس اور بجل کی لہر کو یکجا کریں تو حرکت وجود میں آجاتی ہے۔

{236}

ابتدائی • ۵ رسال تک تمام طبیعی واقعات کی توجیہ کے لئے مٰدکورہ قوانین کافی سمجھے جاتے تھے،مگرموجودہ صدی کے آغاز میں جب ایٹم کے اندرونی ڈھانچہ کی بابت معلومات میں اضافہ ہوااور بیہ معلوم ہوا کہ ایٹم سے بھی چھوٹے ذرات ہیں، جوایٹم کے اندر کا م کرر ہے ہیں، نوطبیعی نظریات میں تبدیلی شروع ہوگئی، یہیں سے طاقت ور نیوکلیر فورس اور کمز ور نیوکلیر فورس کے نظریات پیدا ہوئے ، ایٹم کا اندرونی مرکز (نیوکلیس ) الکٹر ون سے گھرا ہوا ہے جو کہ پروٹون نامی ذرات سے بہت زیادہ چھوٹے اور ملکے ہیں، مگر مطالعہ بتاتا ہے کہ ہرالکٹرون وہی چارج رکھتا ہے جو بھاری پر دٹون رکھتے ہیں،البنۃ دونوں ایک دوسر ے کی ضد ہیں،الکٹرون میں منفی برقی حارج ہوتا ہےاور پروٹان میں مثبت برقی حارج ،الکٹرون ایٹم کے بیرونی سمت میں اس طرح گردش کرتے ہیں کہان کے اور ایٹم کے مرکز (نیوکلیس) کے درمیان بہت زیادہ خلاہوتا ہے،مگرمنفی حیارج اور مثبت حیارج دونوں میں برابر برابر ہوتے ہیں اوراس بناء پرایٹم بحیثیت مجموعی برقی اعتبار سے نیوٹرل اور قائم (stable) رہتا ہے۔ اب سوال بدا تھتا ہے کہ ایٹم کا مرکز بطور خود قائم (stable) کیوں کرر ہتا ہے، الکٹر ون اور بروٹون الگ الگ ہوکر بکھر کیوں نہیں جاتے ، قائم رہنے کی (stability ) توجیہ طبیعیاتی طور پر بید کی گئی ہے کہ پر دلون اور نیوٹرون کے قریب ایک نٹی قشم کی طاقتو رقوت کشش موجود ہوتی ہے، بیقوت ایک قشم کے ذرات سے نکلتی ہے، جن کومیسن (masons) کہا جاتا ہے، ایٹم کے اندر بروٹون اور نیوٹرون کے ذرات بنیادی طور پر یکساں (identical) شمجھے جاتے ہیں، مقناطیس کے دوٹکڑوں کولیں اور دونوں کو یکساں رخ ( ساؤتھ پول کوسا ؤتھ پول سے یا نارتھ پول کونارتھ پول سے ) ملائیں تو وہ ایک دوسر ے کو دور پھیکیں گے،اس معروف طبیعی اصول کے مطابق پروٹون اور نیوٹرون کوایک دوسرے سے بھا گنا جا ہے ،مگر ایسانہیں ہوتا ؛ کیوں کہ بروٹون اور نیوٹرون ہر کمحہ بدلتے رہتے ہیں،اور اس بدلنے کے دوران میسن کی

{237}

صورت میں قوت خارج کرتے ہیں جوان کو جوڑتی ہے، اسی کا نام طاقت ور نیوکلیر فورس ہے، اسی طرح سائنس دانوں نے دیکھا کہ بعض ایٹم کے پچھذرات (نیوٹرون، میسن) اچا نک ٹوٹ جاتے ہیں، بیصورت حال مثلاً ریڈیم میں بیش آتی ہے، ایٹم کے ذرات کا اس طرح اجا نگ ٹوٹناطبیحیات کے مسلمہ اصول تعلیل (casuality) کے خلاف ہے، کیوں کہ پیشگی طور پر بیہ نہیں بتایاجا سکتا کہ ایٹم کے متعدد ذرات میں سے کون سا ذرہ پہلے ٹوٹے گا، اس کامدارتمام ترا تفاق پر ہے،اس مظہر کی توجیہ کے لئے ایٹم میں جو پراسرارطاقت فرض کی گئی ہےاسی کا نام كمزور نيوكلير فورس ہے، سائنسداں بيد يفين كرتے رہے ہيں كہ انہيں جار طاقتوں كے تعامل (interactions) سے کا ئنات کے تمام واقعات ظہور میں آتے ہیں ،مگر سائنس عین اینی فطرت کے لحاظ سے ہمیشہ وحدت کی کھوج میں رہتی ہے، کا ئنات کا سائنسی مشاہدہ بتا تا ہے کہ پوری کا مُنات انتہائی ہم آ ہنگ ہوکر چل رہی ہے، بیچیرت ناک ہم آ ہنگی اشارہ کرتی ہے کہ کوئی ایک قانون ہے جوفطرت کے یورے نظام میں کارفر ما ہے، چنانچہ طبیعیات مستقل طور پرایک متحدہ اصول (unified theory) کی تلاش میں ہے، سائنس کا''ضمیر'' متواتر اس جدوجہد میں رہتا ہے کہ وہ قوانین فطرت کی تعدادکو کم کرے اور کوئی ایک ایسا اصول فطرت (principle) دریافت کرے جوتمام واقعات کی توجیہ کرنے والا ہو۔ ایٹم کی سطح اور نظام شمسی کی سطح پر مادہ کے مل کا تضاد سأئنس میں کسی ''اصول'' کا مطلب بیہ ہوتا ہے کہ وہ سارے عالم میں کیساں طور برکام کرتا ہو،اگرایک معاملہ بھی ایسا ہوجس پروہ اصول چسپاں نہ ہوتا ہوتوعلمی طور پراس كامسلمه اصول ہونا مشتبہ ہوجا تاہے، چنانچہ جب بیمعلوم ہوا کہ ایٹم کی سطح پر مادہ اس طرح عمل نہیں کرتاجس کا مشاہدہ نظام شی کی سطح پر کیا گیا تھا تو تعلیل بحیثیت سائنسی اصول کے رد ہوگیا۔

{238}

آئن سٹائن کو بیربات نا قابل فہم معلوم ہوئی ، کیوں کہ اس طرح کا ئنات مادی کر شم کے بجائے ارادی کرشمہ قرار پارہی تھی ، اس نے اس مسّلہ پر با قاعدہ تحقیق شروع کی ، اپنی زندگی کے آخری تنیس سال اس نے اس کوشش میں صرف کر دیئے کہ نظام فطرت میں اس '' تضاد'' کوختم کرے شمشی نظام اور ایٹمی نظام دونوں کے عمل کوایک قانون کے تحت منظم کر سکے،مگروہ اس میں کا میاب نہیں ہوا، یہاں تک کہ بالآخرنا کا م مرگیا: آئن سٹائن نے اپنی زندگی کے تیس (۳۰)سال اس پرصرف کئے کہ فطرت کے اس بظاہر متضاداصول کوایک دوسرے سے ہم آہنگ کرے، اس نے کوانٹم نظریہ کی بےتر تیبی کو ماننے سے انکار کردیا، اس نے کہا کہ میں یفتین نہیں کر سکتا کہ خدا کا بُنات کے ساتھ جواکھیل رہا ہے۔ آئن سٹائن نے مذکورہ قوانین میں سے پہلے دوقوانین کشش اور برقی مقناطیسیت کے اتحاد (unification) کی کوشش کی اور اس میں ۲۵ سال سے زیادہ مدت تک لگار ہا؛ مگر وہ کامیاب نہ ہوسکا، کہاجاتا ہے کہ اپنی موت سے کچھ پہلے اس نے اپنے لڑکے سے کہاتھا: میری تمنائقی که میں اور زیادہ ریاضی جانتا تا کہ اس مسئلہ کوحل کر لیتا۔ ڈاکٹر عبدالسلام (پیدائش ۱۹۲۲)اور دوسرے دوامریکی سائنسدانوں (گلاسگواور دین برگ) کو ۱۹۷۹ میں طبيعيات كاجومشتر كه نوبل انعام ملاہے، وہ ان كى اسى قسم كى ايك شخفيق بر ہے، انہوں نے مٰدکورہ قوانین فطرت میں سے آخری دوقانون (طاقتوراورکمزور نیوکلیرفورس) کوایک واحد رياضياتي اسكيم ميں متحد كرديا، اس نظريہ كانام جي ايس ڈبليونظريہ (G.S.W.Theory)ركھا گیاہے، اس کے ذریعہ انہوں نے ثابت کیا ہے کہ دونوں قوانین اصلاً ایک ہے، اس طرح انہوں نے حارتعدادکوگھٹا کرتین تک پہنچا دیا ہے، کہاجا تا ہے کہاس دریافت کا بڑا سہراڈ اکٹر عبدالسلام کے سرہے، مگران کو تنہا انعام نہ ملنا دراصل ان کی اس پسما ندگی کی قیمت ہے کہ وہ یا کستان سے تعلق رکھتے ہیں، جواس قشم کی کسی تحقیق کا ساز وسامان اپنے پاس نہیں رکھتا،ایس

{239}

شخقیق صرف ایسےاداروں میں ہوسکتی ہے، جن کے پاس ٹنوں روپیہ ہو، انتہائی قیمتی مشینیں ہوں اور کسی تحقیق کے لئے وہ درجنوں سائنس دانوں کی خدمات حاصل کر سکتے ہوں ، ایسے ادارے یا امریکہ میں ہیں یا جاپان میں یا مغربی یورپ میں۔ سأننس اگرچہاينے کو'' کياہے' کے سوال تک محدود رکھتی ہے، وہ'' کيوں ہے' کے سوال تک جانے کی کوشش نہیں کرتی ، تاہم پیرایک واقعہ ہے کہ سائنس نے جودنیا دریافت کی ہے وہ اتنی پیچیدہ اور جیرت ناک ہے کہ اس کو جاننے کے بعد کوئی آ دمی'' کیوں ہے' کے سوال سے دوچار ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا، میکسویل (29–۱۸۳۱) وہ شخص ہے جس نے برقی مقناطیسی تعامل (electromagnetic interaction) کے قوانین کوریاضی کی مساواتوں (equations) میں نہایت کامیابی کے ساتھ بیان کیا، انسان سے باہر فطرت کا جو ستقل نظام ہے اس میں کام کرنے والے ایک قانون کا انسانی ذہن کی بنائی ہوئی ریاضیاتی مساوات میں اتنی خوبی کے ساتھ دھل جانا اتناعجیب تھا کہ اس کود کچر بولٹز من بے اختیار کہ اٹھا: وہ کون خدا تھا جس نے ب**ہ**نشانیاں لکھ دیں؟ Who was the God who wrote these signs?

اییا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم کا بیان کا ئنات کو پکڑ ہے ہوئے ہے، شمسی نظام کی سطح پر حرکت کا مطالعہ کر کے انسان نے اٹھارویں اورانیسوں صدی میں بیرائے قائم کر لی کہ اس کی حرکت معلوم مادی اسباب کے تحت ہور ہی ہے، یہ بااختیار خدا کے قرآنی نصور کی گو یا تر دید یقی ، مگر علم کا دریا جب آگے بڑھا تو دوبارہ قرآن والی بات غالب آگئ ، بیسویں صدی میں ایٹی نظام کے مطالعہ نے بتایا کہ ایٹم کی سطح پر اس کے ذرات کی حرکت کا کوئی معلوم قاعدہ ہیں۔ انسان جس کو سائنٹ دریا فنٹ نہ کر سکی جدید علی اے طویل تجربہ کے بعد اس نتیجہ پر پہنچے ہیں کہ جس طرح ہم بے جان مادہ کے {240}

مطالعہ میں کامیاب ہوئے ہیں،اس طرح ہم انسان کے متعلق حقائق کو دریافت نہیں کر سکے۔ جامد مادے کے علوم اور حیا تیاتی علوم کے درمیان پیفرق ہے کہ جامد مادہ ایک متعین قانون کا یابند ہے۔ جب کہ حیاتیاتی مظاہر گویا''طلسماتی جنگل ہیں جہاں رنگ برنگ کے بے شار درخت مسلسل طور پر اپنی جگہ اورا بنی شکل بدلتے رہتے ہیں،''مادی مظاہر کے برتكس حياتياتي مظاهركو جبر ومقابله كي مساواتون ميں تعبير نہيں كيا جاسكتا۔اگر چه مادى دنيا كاعلم بھی اب تک صرف وصفی علم (descriptive science ) کے مقام تک پہنچا ہے جو درحقیقت سائنس کی ایک ادنیٰ شکل ہے، کیونکہ پیلم چیز وں کی اصل نوعیت کو ہمارےاو پر بے نقاب نہیں کرتا ، بلکہ بیراس کے چند ظاہری اوصاف مثلا وزن اور مکانی ابعاد (Spatial) Dimensions) وغیرہ کو بیان کرتا ہے، تاہم اس علم کی بدولت بیہ ہوا ہے کہ ہم میں اتن طافت پیدا ہوگئ ہے کہ آئندہ ہونے والے واقعات کے متعلق پیش گوئی کر سکیں، بلکہ اکثر حالات میں ان کے ٹھیک ٹھیک واقع ہونے کی تاریخ کاتعین کرسمیں ۔ مادہ کی ترکیب اور اس کی خصوصیات جان لینے کے بعد ہم کواینی ذات کے علاوہ تقریبًا ہراس چیزیر قابوحاصل ہو گیا ہے جوز مین کی سطح پر موجود ہے، جانداروں کے علم نے بالعموم اورانسان کے علم نے بالحضوص اتنی زیادہ ترقی نہیں کی ہے، پیلم اب تک صرف وصفی حالت میں ہے جب کہ ذی حیات اشیاء کی اصل حقیقت ان کاغیر وصفی ہونا ہے۔ يهاں ميں الكسس كيرل كاايك اقتباس نقل كروں گا:

''انسان ایک انتہائی پیچیدہ اور نا قابل تقسیم کل ہے۔کوئی چیز بھی آسانی کے ساتھ اس کی نمائندگی نہیں کرسکتی۔کوئی ایسا طریقہ نہیں ہے جس کے ذریعہ ہم بیک وقت اس کی پوری ذات کواس کے اجزاءاور بیرونی دنیا کے ساتھ اس کے تعلقات کو بخو بی سمجھ سکیں ،اپنی ذات کا تجزیر کرنے کے لئے ہم کو مختلف فنی مہارتوں سے مدد لینی پڑتی ہے اور اس طرح مختلف علوم {241}

سے کام لینا ہوتا ہے۔ انسان بیک وقت ایک لاش ہے جس کوعلم تشریح کا ماہر چیر تا بچاڑتا ہے، وہ ایک شعور ہے جس کا ماہرین نفسیات اور بڑے بڑے روحانی اساتذہ مشاہدہ کرتے ہیں،وہ ایک شخصیت ہے جس کےاندرد کیھنے سے اس بات کا پتہ چلتا ہے کہ وہ اس کی ذات کی گہرا ئیوں میں پوشیدہ ہے، وہ کیمیائی مادہ بھی ہےجس سےجسم کی سیجیں اورخلطیں بنتی ہیں، وہ خلیوں اور تغذیاتی رطوبتوں کا ایک حیرت انگیز گروہ ہے جن کے جسمانی قوانین کا مطالعہ ماہرین فعلیات کرتے ہیں، وہ سیجوں اوشعور سے مرکب ہے جس کو حفظان صحت اور تعلیمات کے ماہرین، جب کہ وہ زمان کے اندر پھیل رہا ہو،امید افزائر قی دینے کی کوشش کرتے ہیں، وہ ایک گھر بلوا قتصادیات کا حامل ہے جس کا کام پیدا کی ہوئی چیزوں کواستعال کرتے رہنا ہے تا کہ شینیں جن کا وہ غلام بن گیا ہے، برابرکام کرتی رہیں؛لیکن اسی کے ساتھ ساتھ وہ ایک شاعر، سور مااور ولی بھی ہے، وہ نہ صرف ایک انتہائی پیچیدہ ہستی ہے جس کا تجزیبہ سائنس کی فنی مہارتوں کے ذریعہ کیا جارہا ہے بلکہ وہ انسانیت کے رجحانات، قیاسات اور آرز وؤں کا مرکز ہے۔ بلاشبہانسانیت نے اپنی حقیقت کومعلوم کرنے کی بڑی زبردست کوشش کی ہے،اگر چہ ہارے پاس تمام زمانوں کے سائنسدانوں فلسفیوں ، شاعروں اور بڑے بڑے صوفیوں کے مشاہدات کا ایک انبار موجود ہے مگر ہم اپنی ذات کے صرف چند پہلوؤں کو دریافت کر سکے ہیں، ہم انسان کواس کی کتبی حیثیت میں بخو پی سمجھ نہیں سکے ہیں، ہم اس کوا لگ الگ حصوں سے مرکب جانتے ہیں اور بیہ جھے بھی ہمارے اپنے طریقوں کے پیدا کر دہ ہیں ،ہم میں سے ہر خص ایک خیالی پیکر ہے جس کے اندر سے ایک نامعلوم حقیقت جھلک رہی ہے۔ حقیقت میں ہماری ناواقفیت بہت گہری ہے،وہ لوگ جوانسانی ہستیوں کا مطالعہ کرتے ہیں اپنے آیسے بہت سے ایسے سوالات کرتے ہیں جن کا کوئی جواب نہیں ہے ،

{242}

ہماری اندرونی دنیا کے وسیع علاقے اب تک نامعلوم ہیں، خلیے کے پیچیدہ اور عارضی اعضاء بنانے کے لئے س طرح کیمیائی مادوں کے سالمے (Molecules) باہم مل جاتے ہیں، تروتازہ بیضہ کی نواۃ (Nucleus) کے اندر کے نسلی مادے س طرح اس فرد کی خصوصیات کا فیصلہ کرتے ہیں جواس بیضہ سے پیدا ہوتا ہے، جس طرح خلیے خودا پنی کو ششوں سے نسیجوں اور اعضاء جیسے گروہوں میں منظم ہوجاتے ہیں۔ چیونڈیوں اور شہد کی کھیوں کی طرح ان خلیوں کو پہلے ہی سے معلوم ہوجاتا ہے کہ اپنے گروہ کو زندہ رکھنے میں انہیں کیا کا م کرنا ہے۔ اور چھپی ہوئی بناوٹوں کے ذریعہ وہ ایک ایسے نظام جسمانی کے بنانے کے قابل ہوتے ہیں جوسادہ اور پیچیدہ دونوں ہوتا ہے۔

ہم ہیرجانتے ہیں کہ ہم سیجوں ،اعضاء،رطوبتوں اور شعور سے مرکب ہیں ،لیکن شعور اور د ماغ کے در میانی تعلقات اب تک ایک راز بنے ہوئے ہیں۔ہم کو اعصابی خلیوں کے فعلیات کا پورا پوراعلم حاصل نہیں ،ارادی قوت کس حد تک نظام جسمانی میں تبدیلیاں پیدا کرتی ہے، کس طرح د ماغ اعضاء کے حالات سے متأثر ہوتا ہے،طرز زندگی غذا کے کیمیائی مادوں، آب وہوا اور فعلیاتی اور اخلاقی تربیتوں کے ذریعہ کس طرح جسمانی اور د ماغ

خصوصیات میں جوبطور دراثت ہرا یک فر دکوملتی ہیں، تبدیلیاں پیدا کی جاسکتی ہیں؟

مادی وجود کو کنٹر ول کرنے والے انسان سے سمائنس قطعاً لاعلم ہے ہم یہ بھی نہیں جان سکتے کہ ڈھانچہ ،عضلات ، اعضاء اور دماغی وروحانی سرگر میوں کے درمیان کس قشم کے تعلقات ہیں؟ ہم ان اسباب سے ناواقف ہیں جن کی بنا پر اعصابی توازن ، تکان اور بیاریوں کی مدافعت پیدا ہوتی ہے، ہم نہیں جانتے کہ اخلاقی احساس ،قوت فیصلہ اور جرائت کو کس طرح ترقی دی جاسکتی ہے۔ ذہنی ، اخلاقی اور صوفیانہ سرگر میوں کی اضافی {243}

اہمیت کیا ہے، جمالیاتی اور مذہبی احساس کی ضرورت کیا ہے، کس قسم کی قوت سے اشراقی تعلقات کاظہور ہوتا ہے؟ اس میں کوئی شبر ہیں کہ بعض فعلیاتی اور د ماغی اسباب خوشی یا تکلیف ،کا میابی یا ناکا می کا نتیجہ ہوتے ہیں ،لیکن ہم یہ نہیں جانئے کہ وہ اسباب کیا ہیں؟ ہم کسی فرد کے اندر مصنوعی طور پر خوش کا چسکہ نہیں پیدا کر سکتے ، اب تک ہم اس کونہیں جان سکے کہ متمدن آ دمی کی امید افزا ترتی کے لئے کس قسم کا ماحول زیادہ مناسب ہے، کیا ہماری فعلیاتی اور روحانی ساخت سے کش مکش محنت اور تکلیف کو دور کر ناممکن ہے، موجودہ تدن میں ہم انسان کو زوال پذیر ہونے سے کس طرح روک سکتے ہیں؟ ان باتوں کے متعلق جو ہماری انہائی جاسکتا ۔ بیصاف ظاہر ہے کہ انسان کے متعلق تمام علوم کی مہمارت بھی ناکا نی ہے، اور بی کہ اپنی ذات کے متعلق ہماراعلم اب تک ابتدائی حالت میں ہے۔

(Man the Unknown , pp16-19) مذکورا قتباس بینظا ہر کرنے کے لئے کافی ہے کہ ''انسان'' کاعلم ابھی تک انسان کو حاصل نہیں ہوا۔انسانی وجود کے مادی حصہ کے بارے میں تو ہم بہت پچھ جانتے ہیں ،مگر وہ انسان جواس مادی وجود کو کنٹر ول کرتا ہے اس ہے ہم قطعاً لاعلم ہیں۔اور یہی وجہ ہے کہ زندگی اب تک ہمارے لئے ایک راز بنی ہوئی ہے اور جب تک بیر از نہ کھلے زندگی کی صحیحات میں وقت کیل مکن نہیں ۔الکسس کیرل کی کتاب اسی ''انسان نا معلوم'' کو دریافت کرنے کی ایک سائٹ تلفک کوشش ہے ۔ اس طرح کی کوششیں موجودہ زمانہ میں بہت بڑے پیانہ پر جاری فلاسفی اینڈ ماڈ رن سائنس کے صفحہ اسلام پر ہے:۔ ''انسان کیا ہی عجیب الخلقت واقع ہوا ہے! کیا ہی انو کھا! کیا ہی ہیو لی! کیا ہی محمود کے موا {244}

اضداد! نادرهٔ روزگار! ساری چیزوں پر فیصلہ صادر کرنے والا (جج) زمین کا ایک حقیر کیڑا! سجائی کاتحویلدار! بے یقینی اور تلطی کی گندی نالی! کا ئنات کی آبروبھی اورسوالی بھی' انسان کی ذات وصفات ،خلقت وفطرت کے بارے میں بات صرف اس طرح کی شاعرانہ فلسفیانہ پریشانی وحیرانی تک ہی نہیں رہی ،فرانس کے ایک بڑے نامی گرامی نوبل انعام پانے والے ڈاکٹر کاریل (Dr. Alexs carrel) نے یوری ایک کتاب'' نامعلوم انسان'' (Man the unknown) کے نام سے لکھڈالی کہ انسان نے گوبے شارعلوم وفنون کے کتب خانوں پر کتب خانے بھرڈالے ہیں، کیکن خود یہ پااس کی انسانیت ہے کیا؟ اس سے جاہل ہی چلاجا تاہے،اس کا ایک اقتباس ذیل میں ملاحظہ فرمائیں:۔ <sup>د</sup> گوہمارے یاس دنیا تھرکے علمائے سائنس وفلسفہ اور اشراقیہ یا سِرّ بیہ (Mystics) کی فراہم کردہ معلومات ومشاہدات کا بہت بڑا ذخیرہ جمع ہو گیا ہے تاہم خوداینی (انسانی) ذات دحقیقت کے صرف چند پہلوہی کچھ گرفت میں آسکے ہیں، یوری طرح انسان کوہم نے نہیں جانا ہے ،بس کچھ پراگندہ یا الگ الگ اجزاء کا اس کوایک معجون مرکب سمجھ رکھاہےاور بیاجزاء بھی خودساختہ ہیں'۔ اسی طرح ایک اور بڑے عالم سائنس نے ایک ضخیم کتاب'' سائنس کے ناحل مسائل'

پرلکھڈالی ہے،اس میں بھی سائنس کا سب سے ناحل شدہ مسّلہ انسان کوقر اردیا ہے کہ:۔ ''سائنسداں کسی بحث ومسّلہ میں اس سے زیادہ عاجز ودر ماندہ نہیں جتنا خودانسان

کے معاملہ میں؛ وہ ایٹم کوتو ڈسکتا ہے ، بعید سے بعید ستاروں کی روشن کی تخلیل وتجز می کرسکتا سے ، وہ بجلی کوغلام بناسکتا ہے ،لیکن یہی سائنسداں جب زندگی کی حقیقت اوراس سے بڑھ کر خودا پنی یا انسان کی حقیقت سمجھنا جا ہتا ہے ،تو مشکلات ہی مشکلات سے دوجا رہوجا تا ہے ،نہ زندگی قابویافتہ (Controlled) تجربہ (Experiment) کی متحمل (Amenable) ہے {245}

نهانسان ہی''۔

Unsolved problems (A.W. haslet) ایک طرف بیاعتراف جہل وعجز ہے، دوسری طرف سائنس ہی کا نام لے لگا کر ارتقائی رشتے ناتے سے انسان کو بس ایک زیادہ ترقی پافتہ اور اعلی درجہ کا یا بڑھیا جانور (Higher animal) اور بندرون کا چچیرا بھائی ہونا کو یا ایک مسلمہ واقعہ بن گیا ہے، یوں تو انسان کاارتقائی نسب نامہ بندروں کیا؛ زمین وآسمان کی ساری جاندارو بے جان مخلوقات سے ملا پا جاسکتا ہے، بہ ظاہر جس مادہ یا مادی عناصر وذرّات کی ترکیب وتر قی یا فتہ صورت ہرجسم اور جسمانی مخلوق ہے،اس کی زیادہ پاسب سے زیادہ ترقی یافتہ پابد لی ہوئی شکل وصورت انسانی جسم وجسما نیت کی بھی نظر آتی ہے،اوراس طرح انسان کیا؛ ہراعلی وادنیٰ جسم رکھنے والی مخلوق کا جسمانی رشتہ او پر کی پشتوں میں کہیں نہ کہیں کنگر ، پنچر یا مادّی ذرّات جیسی سرے سے بے جان وبشعورموجودات سے جاملےگا۔ انسان بروٹویلا زم خلیوں پر شتمل جسم ہے جس وجودکوہم''انسان'' کہتے ہیں وہ پروٹویلازم کے بنے ہوئے کروڑ وںخلیوں پر مشتمل ایکجسم ہے۔ بروٹو پلازم کیا ہے؟ وہ غیر ذکی روح اشیاء کا نہاسا مرکب ہے جس کے اندرروح پذیری کی غیر معمولی صلاحیت ہوتی ہے،سادہ کفظوں میں وہ زندگی کی اکائی ہے۔ مگر بیہ ایک حقیقت ہے کہ جس طرح ہم مادی دنیا کو سمجھنے کے لئے اس کا مطالعہ کرتے ہیں،ٹھیک اسی طرح ہم پروٹویلا زم کا مطالعہ ہیں کر سکتے۔ وہ سب کچھ جس کو ہم اپنی آنگھوں سے دیکھتے ہیں وہ کچھ چیز وں کا مرکب ہی ہوتا ہے۔ اگر دسائل دذرائع حاصل ہوں تو ہم اس طرح کے تمام مرکبات کو دجود میں لا سکتے ہیں اورائے ختم بھی کر سکتے ہیں۔اسی بنیاد پر جرمن فلسفی کانٹ نے 200 اور میں کہا تھا:'' مجھے مادہ مہیا کرواور میں تم کو بتادوں گا کہ دنیا اس مادہ سے کس طرح بنائی جاتی ہے۔' یا ہیکل (Heackel) نے دعویٰ کیا کہ' پانی ، کیمیائی اجزاءاور وقت ملے تو وہ ایک انسان کی تخلیق کرسکتا ہے' ۔

مثلا پانی کے متعلق معلوم ہو چکا ہے کہ اس کا ایک سالمہ (molecule) آئسیجن کے ایک ایٹم اور ہائڈ رو<sup>ج</sup>ن کے دوانیٹم سے مرکب ہوتا ہے، بیہ بالکل ہمارے بس میں ہے کہ ہم ان گیسوں کواسی تناسب سے ملا کریانی کی شکل دے دیں، یا یانی کے سالموں کوتو ڑ کر دوبارہ آسیجن اور ہائڈ روجن میں تبدیل کردیں۔گرانسان کا معاملہ اس سے مختلف ہے، سائنس نے وہ اجزاءمعلوم کر لئے ہیں جو پروٹو پلازم میں پائے جاتے ہیں اوران کے مخصوص تناسب بھی دریافت ہو چکے ہیں،مگرانسان پہٰہیں کرسکتا کہان اجزاءکواسی مخصوص تر تیب سے ملاکر زندگی پیدا کردے۔ بروٹویلازم کے اجزائے ترکیبی کے درمیان جو تناسب ہے ٹھیک اس تناسب سے ان اجزاء کو ملایا جاتا ہے؛ کیکن وہ پروٹو پلازم نہیں بنیآ جو ذی روح ہو۔حالانکہ دوسرے کیمیادی مرکبات ان کے اجزائے ترکیبی کو اسی نسبت سے ملانے پرین جاتے ہیں، گویا ہم جس طرح مادی اشیاء میں تصرف کرکے مادی واقعات کو وجود میں لاتے ہیں،ٹھیک اسی طرح ہم انسان کے او پرتصرف کرنے کی قدرت نہیں رکھتے۔ انسان مرده کامطالعهمکن ہے نہ کہ زندہ انسان کا مطالعہ بیانسان کےسلسلہ میں ہماری پہلی عاجزی ہےجس کا اعتراف کرنے پر ہم مجبور ہیں۔دوسری اس سے بڑی چیز بیہ ہے کہ انسان کے سلسلہ میں ہمارا تمام طبیعیا تی مطالعہ انسان

یں کے درسران میں جرمی پیر حیب میں میں کی صلاحیت ہم اپنے اندرنہیں رکھتے ،سائنس مردہ کا مطالعہ ہے،انسان زندہ کا مطالعہ کرنے کی صلاحیت ہم اپنے اندرنہیں رکھتے ،سائنس نے وہ اجزاء معلوم کر لیے ہیں جو پروٹو پلازم میں پائے جاتے ہیں اوران کا مخصوص تناسب {247}

مگر ہماری مشکل سیمیں ختم نہیں ہوتی ۔وہ اس سے بہت آگے جاتی ہے ،فرض سیجئے ایک شخص اپنے ذمہ بیرکام لیتا ہے کہ وہ انسانیت کی حقیقت کو معلوم کرے گا ،اور انسان کو ہتائے گا کہ زندگی کا قانون کیا ہے ۔ اس مقصد کے لئے وہ انسانی آبادیوں سے اپنے مطالعہ کا آغاز کرتا ہے ۔ لمبے مرصہ تک مختلف ساجوں کی چھان بین کرنے کے بعد اس کو محسوس ہوتا ہے کہ سماج تو انسانوں کے مجموعہ کانام ہے ۔ اس لئے جب تک ہم فر دکو سمجھر نہ لیں ، جماعت کو میں وہ سب سے پہلے نفسیات کی طرف رخ کرتا ہے ، یہاں وہ محسوس کرتا ہے ، اس سلسلہ ایک فکر نہیں بلکہ اس کی بہت میں نہ اور سب کے نتائے تو قائق کو تھیں ، نفسیات کی ایک شاخ کا دولی ہے کہ انسان کے تمام اعمال کا مرکز اس کا الگ الگ ہیں ، نفسیات {248}

کہ انسان خارجی دنیا سے شعوری یا غیر شعوری طور پر جوتا ثر قبول کرتا ہے، اس کا ہر کا م اسی کا روعمل ہے، کوئی جنسی خواہ شات کو اس کے تمام اعمال کا محرک بتا تا ہے، کسی کا مطالعہ سے ہمیلہ اینے آئیڈیل کو پالینے کا نامعلوم جذبہ انسان کو تتحرک کئے ہوئے ہے ۔ کوئی مکتبِ فکر شعور کو اصل قرار دیتا ہے اور اسی کی روشنی میں انسان کی پوری مستی کی تشریح کرتا ہے، اور کوئی اس بات کا قائل ہے کہ عقل اور ذہن کوئی چزنہیں ۔ انسان کے مختلف اعضا کی عنان کسی ایک مرکز کی قوت کے ہاتھوں میں نہیں ہے بلکہ انسان جس صہ جسم پر زیادہ توجہ دیتا ہے، تو کوئی اچھا مفکر، نفسیات کا بیا ختلاف اس حد تک بڑھا ہوا ہے کہ مختلف اعضا کی عنان کسی ایک مفکر، نفسیات کا بیا ختلاف اس حد تک بڑھا ہوا ہے کہ محض سرے سے اس واقعہ کا انکار کرتے ہیں کہ اس نام کا کوئی علم فی الواقع موجود ہے۔

خیالات کے اس جنگل کو دیکھ کر وہ سوچتا ہے کہ انسانی وجود کے دوسرے حصے حیاتیات کا مطالعہ کرےتا کہ دونوں کے نتائج کوملا کرکوئی رائے قائم کی جاسکے، جب انسان کو وہ اس حیثیت سے دیکھتا ہے تو اسے نظر آتا ہے کہ انسان ، نظام ہمضم ، نظام تنفس ، نظام دوران خون وغیرہ کا ایک مجموعہ ہے ۔ ان نظاموں کی بنیا دچند کیمیاوی تبدیلیوں پر ہے جو کچھ کیمیاوی اشیاءاوران کے آپس کے کمل اورر دخمل سے پیدا ہوتی ہے ۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جسم کا سارا نظام کیمیائی تحلیل (metabolism) کا ہی ایک پیکر ہے۔

اب وہ غور کرتا ہے تو اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ جب جسم انسانی کا وجود اور اس کا نشونما کیمیاوی ردوبدل کا مرہون منت ہے تو پہلے کیمیاوی تبدیلیوں کے اصولوں کو ہی اچھی طرح سمجھ لینا چاہئے ،اس کے بغیر انسان کے بارے میں حقیقی اور قابل اطمینان معلومات نہ کسکیں گی۔ اس لئے اب وہ کیمیا اور طبیعیات کا مطالعہ کرنے لگتا ہے ،اور اس میں ایک عمر کھیادیتا ہے۔ {249}

کیمیااور طبیعیات کا مطالعہ اسے مالے کیول اور ایٹم کے مطالعہ تک لے جاتا ہے اور پھر وہ ایٹم کے اجزائے ترکیبی الکٹر ون اور پر وٹون وغیرہ کا مطالعہ شروع کر دیتا ہے، جس کے بعد اس کو معلوم ہوتا ہے کہ ساری کا ئنات برقی لہروں کے سوا اور کچھ نہیں ، اس طرح مطالعہ کرتے کرتے بالآخر وہ جدید سائنس کے آخری شعبے''نیو کلیر سائنس' میں داخل ہوجاتا ہے، اس طرح معلومات کا عظیم دفتر جمع کرنے کے باوجود وہ کسی نتیجہ پر نہیں پہنچتا، اور جو شخص انسان کی حقیقت معلوم کرنے اور اس کے قانون وضع کرنے چلا تھا وہ ایک ایسی دنیا

زندگی کے راز کو مادی علوم میں تلاش کرنے کا بیعبرت ناک انجام بتا تا ہے کہ زندگی کاراز انسان کے لئے نا قابل دریافت ہے۔ اب جس طرح ایک بیار څخص کی بید معذوری کہ وہ خود اپنا علاج نہیں کرسکتا ، اس کو بید مانے پر مجبور کرتی ہے کہ اس کو ایک ڈاکٹر کے پاس جانا چاہئے ، اسی طرح نظام فطرت میں انسان کا ایک چیز کے لئے ضرورت مند ہونا اور پھر اس ضرورت کی تکمیل کے لئے کافی صلاحیت نہ رکھنا اس بات کا اشارہ ہے کہ اس کے لئے وہ اپنے اس خدا کامختاج ہے جس نے اسے موجودہ شکل میں بنایا ہے، جس طرح خدانے اسے آسیجن کامختاج بنایا ہے اور پھر آکسیجن بے حساب مقدار میں سارے گر ہ ارض کے گرد پھیلا دی ، اسی طرح اس نے انسان کو زندگی کی حقیقت جانے کامختاج بنایا اور پھر اپنے نہیوں کے ذریعہ زندگی کی حقیقت واضح فر مائی۔

\_\_\_\_\_

{250}

کا ئنات خدا تعالی کی گواہی دےرہی ہے

کا ئنات کے از لی ہونے کی سائنسی ففی

منگرین خدا کا بہت پرانا استدلال ہے کہ کا ئنات کا اگر کوئی خالق مانیں تو اس خالق کو لاز می طور پراز لی ماننا پڑے گا، پھر جب خدا کو از لی مانا ہے تو کیوں نہ کا ئنات ، می کو از لی مان لیا جائے اگر چہ یہ بالکل بی معنی بات ہے، کیونکہ کا ئنات کی کوئی ایسی صفت ہمار علم میں نہیں آئی ہے جس کی بنا پر اس کو خود اپنا خالق فرض کیا جا سکے؛ تا ہم انیسویں صدی تک منگرین کی اس دلیل میں ایک ظاہر فریپ مُسن ضر ور موجود تھا ، گر اب حرکیات حرارت کے دوسر ے قانون (Second Law of The Rmodynamics) کے انگشاف کے بعد تو یہ دلیل بالکل بے بنیا د ثابت ہو چکی ہے۔

یہ قانون جسے ضابطہ ناکارگی (Law of Entropy) کہاجاتا ہے ثابت کرتا ہے کہ کائنات ہمیشہ سے موجود نہیں ہوسکتی ، ضابطہ ناکارگی بتاتا ہے کہ حرارت مسلسل باحرارت وجود سے بے حرارت وجود میں منتقل ہوتی رہتی ہے، اورایک وقت ایسا آنا مقدر ہے جب تمام موجودات کی حرارت یکساں ہوجائے گی اور کوئی کارآ مدتوانائی باقی نہ رہے گی، اس کا نتیجہ یہ نظے گا کہ کیمیائی اور طبعی عمل کا خاتمہ ہوجائے گا اور زندگی بھی اس کے ساتھ ختم ہوجائے گی، لیکن اس حقیقت کے پیش نظر کہ کیمیائی اور طبعی عمل جاری اور زندگی بھی سے جور نہ اخرارت بات قطعی طور پر ثابت ، توجاتی ہے کہ بیکا کہ از کہ تک میں جور نہ اخران حرارت کے لازمی قانون کی وجہ سے اس کی توانائی کبھی کہ ختم ہو چکی ہوتی اور یہاں زندگی کی ہلکی سی رمتی بھی موجود نہ ہوتی ۔ {251}

اس جدید شخفیق کا حوالہ دیتے ہوئے ایک امریکی عالم حیوانات Edward) (Luther Kessel) لکھتا ہے:۔ ''اس طرح غیرارادی طور پر سائنس کی تحقیقات نے بیٹابت کردیا ہے کہ کا ئنات اپنا ایک آغاز (Beginning) رکھتی ہے اور ایسا کرتے ہوئے اس نے خدا کی صداقت کو ثابت کردیا ہے، کیونکہ جو چیز اپنا ایک آغاز رکھتی ہووہ اپنے آپ شروع نہیں ہو سکتی، یقیناً وہ ایک محرک اول ، ایک خالق ، ایک خدا کی محتاج ہے''۔ The Evidence of God , p.51 یہی بات سر حمیز جینز نے ان الفاظ میں کہی ہے:۔ ''موجودہ سائنس کا بیہ خیال ہے کہ کا ئنات میں ناکارگی (Entropy) کا عمل ہمیشہ

جاری رہے گا یہاں تک کہ اس کی تو انائی بالکل ختم ہوجائے، بینا کارگی ابھی اپنے آخری درجہ کونہیں پیچی ہے، اگر ایسا ہو گیا ہوتو ہم اس کے متعلق سوچنے کے لئے موجود نہ ہوتے، بیر ناکارگی اس وقت بھی تیزی کے ساتھ بڑھر ہی ہے، اور اس بنا پر اس کا ایک آغاز ہونا ضروری ہے، کا ئنات میں لاز مًا اس قسم کا کوئی عمل ہوا ہے، جس کو ہم ایک وقت خاص میں تخلیق (Creation at a Time) کہہ سکتے ہیں، نہ بیر کہ وہ لامتنا ہی مدت سے موجود ہے، ۔

My sterious Universe , p.133

اس طرح کے اور بھی طبیعیاتی شواہد ہیں جو بیہ ثابت کرتے ہیں کہ کا ئنات ازل سے موجود نہیں ہے، بلکہ وہ ایک محدود عمر رکھتی ہے، مثلاً فلکیات کا بیہ مشاہدہ ہے کہ کا ئنات مسلسل بچیل رہی ہے، تمام کہکشا کیں اور فلکیاتی اجسام مشاہدہ میں نہایت تیزی کے ساتھ ایک دوسرے سے میٹتے ہوئے نظر آتے ہیں، اس صورت حال کی اس وقت نہایت عمدہ تو جیہہ ہوجاتی ہے، جب ہم ایک ایسے ابتدائی وقت کوتسلیم کرلیں جب تمام اجزائے ترکیبی مجتمع اور {252}

مرکوز حالت میں تھے،اوراس کے بعدان میں حرکت وتوانائی کا آغاز ہوا،اس طرح کے مختلف قرائن کی بنایر عام اندازہ ہے کہ لگ بھگ بچاس کھرب سال پہلے ایک غیر معمولی دھا کے سے یہ ساراعالم وجود میں آیا،اب سائنس کی اس دریا**فت کو ماننا کہ کا ئنات محدود عمر رکھتی ہے،او**ر اس کے موجد کونہ ماننا ایسا ہی ہے، جیسے کوئی شخص پیونشلیم کرے کہ تاج محل ہمیشہ سے موجود نہیں تھا بلکہ ستر ہویں صدی عیسوی کے وسط میں بنا ،مگراس کے باوجوداس کا کوئی معماراورانحبینیر تشليم نه كر اور كم كه وه بس اين آب ايك مخصوص تاريخ كوبن كركھر اہو گيا ہے! ان تمام گردشوں کے ساتھ ایک اور حرکت جاری ہے ،اور وہ بیر کہ ساری کا ئنات غبارے کی طرح جاروں طرف پھیل رہی ہے، ہمارا سورج ہیبت ناک تیزی کے ساتھ چکر کھا تا گھومتا ہوا بارہ میل فی سکنڈ کی رفتار سے اپنی کہکشاں کی طرف سلسل بھاگ رہا ہے،اور اینے ساتھ نظام شمشی کے تمام توابع کوبھی لئے جارہا ہے،اسی طرح تمام ستارے اپنی گردش کو قائم رکھتے ہوئے کسی نہ کسی طرف کو بھاگ رہے ہیں، کسی کے بھا گنے کی رفتار آٹھ میل فی سکنڈ ہے، کسی کی ۲۳ میل فی سکنڈ، کسی کی ۲۸ میل فی سکنڈ، اسی طرح تمام ستارے انتہائی تیز رفتار کے ساتھ دور بھاگے چلے جارہے ہیں۔ بیساری حرکت حیرت انگیز طور برنہایت تنظیم اور با قاعدگی کے ساتھ ہور ہی ہے ، نہ ان میں باہم کوئی ٹکراؤ ہوتا ہے اور نہ رفتار میں کوئی فرق پڑتا ہے، زمین کی حرکت سورج کے گرد ہر درجہ منضبط ہے، اسی طرح اپنے محور کے او پراس کی گردش اتن صحیح ہے کہ صدیوں کے اندر بھی اس میں ایک سکنڈ کا فرق نہیں آنے یا تا، زمین کا سارہ جس کو جاند کہتے ہیں، اس کی گردش بھی پوری طرح مقرر ہے، اس میں جوتھوڑ اسافرق ہوتا ہے وہ بھی ہر ۱۸ <del>!</del> سال کے بعدنہایت صحت کے ساتھ دہرادیا جاتا ہے، یہی تمام اجرام ساوی کا حال ہے جتی کہ ماہرین فلکیات کے اندازے کے مطابق اکثر خلائی گردش کے دوران ایک پورا کہکشانی نظام ، جو

{253}

ار بوں متحرک ستاروں پر مشتمل ہوتا ہے، دوسرے کہکشانی نظام میں حرکت کرتا ہوا داخل ہوتا ہے، اور پھراس سے نگل جاتا ہے، مگر باہم کسی قشم کا ٹکراؤ پیدانہیں ہوتا۔ اس عظیم اور حیرت انگیز تنظیم کو دیکھ کرعقل کواعتر اف کرنا پڑتا ہے کہ بیا پنے آپنہیں قائم ہے بلکہ کوئی غیر معمولی طاقت ہے جس نے اس اتھاہ نظام کوقائم رکھا ہے۔ ایٹم کا حیرت انگیز گردیشی نظام

یہی ضبط ونظم جو بڑی بڑی دنیاؤں کے درمیان نظر آتا ہے، وہی چھوٹی دنیاؤں میں بھی انتہائی مکمل شکل میں موجود ہے،اب تک کی معلومات کے مطابق سب سے چھوٹی دنیا ایٹم ہے،ایٹم اتنا چھوٹا ہوتا ہے کہ سی بھی خور دبین سے نظر نہیں آتا،حالانکہ جدید خور دبین سی چیز کولاکھوں گنابڑ ھا کر دکھانے کی صلاحیت رکھتی ہے،ایٹم کی حقیقت انسانی قوت بصارت کے اعتبار سے 'لامتَیْسی '' سے زیادہ نہیں ،مگراس انتہائی حچوٹے ذربے کے اندر جبرت انگیز طور پر ہمارے شمشی نظام کی طرح ایک زبر دست گردشی نظام موجود ہے،ایٹم برق یاروں کے ایک مجموعے کا نام ہے،مگریہ برق یارےایک دوسرے سے ملے ہوئے نہیں ہوتے بلکہان کے درمیان ایک طویل خلائی حجم ہوتا ہے، سیسہ کا ایک ٹکڑا جس میں ایٹمی ذیرات کا فی شخق اور مضبوطی کے ساتھ آپس میں جکڑے ہوئے ہوتے ہیں، برق یارے حجم کے سوکر در حصوں میں سے ایک حصہ بھی مشکل سے گھیرتے ہیں، بقیہ جھے بالکل خالی ہوتے ہیں، اگرالکڑون اور بروٹون کی دوٹکڑوں کی حیثیت سے تصویر بنائی جائے تو دونوں کا درمیانی فاصلہ تقریبا • ٣٥ / گز ہوسکتا ہے یا ایٹم کا تصور گرد کے ایک غیر مرئی ذرہ کی حیثیت سے کیا جائے تو الکٹرون کی گردش سے جوجم بنتا ہے،اس کی مقادرایک ایسے فٹ بال کی سی ہو سکتی ہے جس کا قطرآ ٹھوفٹ ہو۔

{254}

ایٹم کے منفی برق پارے جوالکٹر ون کہلاتے ہیں وہ مثبت برق پارے کے گرد گھو متے ہیں جن کو پروٹون کہا جاتا ہے ، یہ برقیے ، جو روشنی کی کرن کے ایک موہوم نقطہ سے زیادہ حقیقت نہیں رکھتے ، اپنے مرکز کے گرداسی طرح گردش کرتے ہیں ، جیسے زمین اپنے مدار پر سورج کے گرد گردش کرتی ہے ، اور یہ گردش اتنی تیز ہوتی ہے کہ الکٹر ون کا کسی ایک جگہ تصور نہیں کیا جاسکتا ، بلکہ ایسامحسوں ہوتا ہے کہ گویا وہ پورے مدار پرایک ہی وقت میں ہر جگہ موجود ہے، وہ اپنے مدار پرایک سکنڈ میں ہزاروں ارب چکر لگا لیتا ہے۔ یہ نا قابل قیاس اور نا قابل مشاہدہ تنظیم اگر سائنس کے قیاس میں اس لئے آجاتی ہے کہ اس کے بغیر ایٹم کے مل کی تو جیہ نہیں کی جاسکتی تو ٹھیک اسی دلیل سے آخرا کیا ایسے ناظم

کانصور کیوں نہیں کیا جاسکتا جس کے بغیرا یٹم کی اس تنظیم کا ہریا ہونا محال ہے۔ انسانی عصبی نظام

ٹیلی فون کی لائن میں تاروں کا بیچیدہ نظام دیکھ کرہمیں حیرت ہوتی ہے، ہم کو تعجب ہوتا ہے، جب ہم دیکھتے ہیں کہ لندن سے ملبورن (Melborn) کے لئے ایک کال (call) چند منٹ میں مکمل ہوجاتی ہے، مگر یہاں ایک اور مواصلاتی نظام ہے جو اس سے کہیں زیادہ وسیع اور اس سے کہیں زیادہ بیچیدہ ہے، یہ ہمارا اینا عصبی نظام (Nervous System) ہے جو قدرت نے قائم کررکھا ہے، اس مواصلاتی نظام پر رات دن کروروں خبریں ادھر سے اُدھر دوڑتی رہتی ہیں، جو دل کو بتاتی ہیں کہ وہ کب دھڑ کے ، مختلف اعضاء کو حکم دیتی ہیں کہ وہ کب نظام نہ ہوتو ہمارا پورا وجود منتشر چیزوں کا مجموعہ بن جائے جن میں سے ہرایک الگ الگ اینے راستے پرچل رہا ہو۔ {255}

اس مواصلاتی نظام کا مرکز انسان کا بھیجاہے،آپ کے بھیجے کےاندرتقریباایک ہزار ملین عصبی خانے (Nerve Cells) ہیں، ہرخانے سے بہت باریک تارنکل کرتمام جسم کے اندر پھیلے ہوتے ہیں جن کوعصبی ریشہ (Nerve Fibers) کہتے ہیں ،ان یتلے ریشوں پرخبر وصول کرنے اور حکم تصحیح کاایک نظام تقریبًا ستر (+۷)میل فی گھنٹہ کی رفتار سے دوڑتا رہتا ہے،انہیں اعصاب کے ذریعہ ہم چکھتے ہیں، سنتے ہیں، دیکھتے ہیں محسوس کرتے ہیں اور سارا عمل کرتے ہیں،زبان میں تین ہزارذائقے خانے(Taste Buds) ہیں،جن میں ہرایک اپنے علیجد دعصبی تارکے ذریعہ د ماغ سے جڑا ہوا ہے ،انہیں کے ذریعہ وہ ہرتشم کے مزوں کو محسوس کرتا ہے، کان میں ایک لاکھ کی تعداد میں ساعت خانے ہوتے ہیں،انہیں خانوں سے ایک نہایت پیچیدہ عمل کے ذریعہ ہمارا دماغ سنتا ہے ، ہر آنکھ میں 💵 /ملین Light) (Receptors ہوتے ہیں جوتصوری مجموعے د ماغ کو بھیجتے ہیں، ہماری تمام جلد میں حسیاتی ریشوں کا ایک جال بچھا ہوا ہے ،اگر ایک گرم چیز جلد کے سامنے لائی جائے تو تقریباً ۲۰۰/ ہزار<sup>د</sup> گرم خانے''اس کومحسوس کر کے فورا د ماغ کواس کی خبر دیتے ہیں، اسی طرح جلد میں دولا کھ بچاس ہزارخانے ایسے ہیں جوہرد چیز وں کومحسوں کرتے ہیں، جب کوئی سرد چیز جسم سے ملتی ہے تو د ماغ اس کی خبروں سے بھرجا تا ہے،جسم کا پینے لگتا ہے،جلد کی رگیں پھیل جاتی ہیں،فوراً مزیدخون ان رگوں میں دوڑ کرا تا ہے تا کہ زیادہ گرمی پہو نچائی جا سکے،اگر ہم شدیدگرمی سے دوجار ہوں تو گرمی کے مخبرین د ماغ کواطلاع کرتے ہیں ،اور تین ملین پسینہ کے غدود (Glands) ایک ٹھنڈ اعرق خارج کرنا شروع کرتے ہیں۔ (مزیدتفصیل کے لئے ریڈرز ڈائجسٹ اکتوبر 1981ء دیکھنے)

اس طرح کے بے شار پہلو ہیں ،اوراسی طرح کا ئنات کی ہر چیز میں ایک زبردست نظام قائم ہے جس کے سامنے انسانی مشینوں کا بہتر سے بہتر نظام بھی مات ہے ،اوراب تو {256}

قدرت کی نقل سائنس کا ایک مستقل موضوع بن چکاہے ،اس سے پہلے سائنس کا میدان صرف بير مجهاجا تا تھا كەفطرت ميں جوطاقىتىں چىچىيى ہوئى ہيں ان كودريافت كركے استعال كيا جائے ،مگراب قدرت کے نظاموں کو سمجھ کران کی میکا نیکی فقل کو خاص اہمیت دی جارہی ہے، اس طرح ایک نیاعلم وجود میں آیا ہے جس کو بایوکس (Bionics) کہتے ہیں ، بایوکس ، حیاتیاتی نظام (Biological Systems) اورطریقوں کا اس غرض سے مطالعہ کرتی ہے کہ جومعلومات حاصل ہوں انہیں انجنیر نگ کے مسائل حل کرنے میں استعال کیا جائے۔ طبیعیاتی سائنس اورٹکنالوجی درحقیقت یئے تصورات کی نقل قدرت کے زندہ نمونوں سے حاصل کرتی ہے، بہت سے مسائل جوسائنس دانوں کے خیل پر بوجھ بنے ہوئے ہیں ،قدرت ان کو مدتوں پہلے حل کرچکی ہے، پھرجس طرح کیمر ہ اور ٹیلی پرنٹر کا ایک نظام انسانی ذہن کے بغیر وجود میں نہیں آسکتا ، کوئی ذی ہوش بیہ کہنے کی غلطی نہیں کرے گا کہ کیمرہ اتفاق سے بن کر تیار ہو گیا ہے ،مگراس کے باوجود دنیا کے بہت سے ہوش مند یہ یقین رکھتے ہیں کہ · · آنکھ صن اتفاق سے دجود میں آگئی ہے' اسی طرح یہ بھی نا قابل تصور ہے کہ کا ئنات کا پیچیدہ ترین نظام کسی ذہن کے بغیرا پنے آپ قائم ہو، کا ئنات کی تنظیم قدرتی طور پرایک انحبینیر اور ایک ناظم کا تقاضا کرتی ہے،اسی کا نام خداہے،ہم کو جوذ ہن ملاہے، وہ ناظم کے بغیر تنظیم کا تصور نہیں کرسکتا،اس لئے غیر معقول بات پنہیں ہے کہ ہم کا سَاتی تنظیم کے لئے ایک ناظم کا اقرار کریں، بلکہ بیر غیر معقول روبیہ ہوگا کہ ہم اس تنظیم کے ناظم کو ماننے سے انکارکر دیں ،حقیقت بیر ہے کہ انسانی ذہن کے پاس خداسے انکار کرنے کے لئے عقلی بنیاد نہیں ہے۔ کا ئنات کامنظم انداز میں ہوناخداوند قد دس کی گواہی دےرہاہے ز مین پرزندگی کے پائے جانے کے لئے اتنے مختلف حالات کی موجودگی ناممکن ہے کہ وہ اپنے مخصوص تناسب میں محض اتفاقاً زمین کے اوپر اکٹھا ہوجائے ،اب اگر ایسے

{257}

حالات پائے جاتے ہیں تولا زماً بیرماننا ہوگا کہ فطرت میں کوئی ذی شعور رہنمائی موجود ہے جو ان حالات کو پیدا کرنے کا سبب ہے۔

ز مین اپنی جسامت کے اعتبار سے کا ئنات میں ایک ذربے کے برابر بھی حیثیت نہیں رکھتی ،مگر اس کے باوجود وہ ہماری تمام معلوم دنیاؤں میں اہم ترین ہے ، کیونکہ اس کے او پر حیرت انگیز طور پر وہ حالات مہیا ہیں جو ہمار پے کم کے مطابق اس وسیع کا ئنات میں کہیں نہیں پائے جاتے۔

ز مین اپنے محور پر چوبیس گھنٹے میں ایک چکر بورا کر لیتی ہے، پایوں کہئے کہ وہ اپنے محور یرا یک ہزارمیل فی گھنٹہ کی رفتار سے چل رہی ہے ،فرض کرواس کی رفتار دوسومیل فی گھنٹہ ہوجائے اور بیہ بالکل ممکن ہے، ایسی صورت میں ہمارے دن اور ہماری راتیں موجودہ کی نسبت سے دس گنازیادہ لمبے ہوجائیں گے ،گرمیوں کا سخت سورج ہردن تمام نباتات کو جلادے گا ورجو بچے گا وہ کمبی رات کی ٹھنڈک میں پالے کی نذر ہوجائے گا ،سورج جواس وقت ہمارے لئے زندگی کا سرچشمہ ہے،اس کی سطح پر بارہ ہزار ڈگری فارن ہائٹ کا ٹمپر پچر ہے اور زمین سے اس کا فاصلہ تقریبًا نو کرورتیں لا کھیل ہے اور بیہ فاصلہ حیرت انگیز طور پر مسلسل قائم ہے، بیدواقعہ ہمارے لئے بے حدا ہمیت رکھتا ہے کیونکہ اگریہ فاصلہ گھٹ جائے، مثلاسورج نصف کے بقدر قریب آجائے تو زمین پراتن گرمی پیدا ہو کہ اس گرمی سے کاغذ جلنے کے اور اگر موجودہ فاصلہ دوگنا ہوجائے تو اتن ٹھنڈک پیدا ہوکہ زندگی باقی نہ رہے، یہی صورت اس وقت پیدا ہوگی جب موجود ہسورج کی جگہ کوئی دوسراغیر معمولی ستارہ آجائے مثلا ایک بہت بڑاستارہ ہے جس کی گرمی ہمارے سورج سے دس ہزار گنازیادہ ہے، اگر وہ سورج کی جگہ ہوتا نوز مین کوآگ کی بھٹی بنادیتا۔

کا ئنات میں اس طرح کی حکمت ومعنوبیت کے بے شار پہلو ہیں ، ہماری تمام

{258}

سائنسوں نے ہم کو صرف میہ بتایا ہے کہ جو پچھ ہم نے معلوم کیا ہے اس سے بہت زیادہ وہ چیزیں ہیں جن کو معلوم کرنا ابھی باقی ہے ، تا ہم جو پچھانسان معلوم کر چکا ہے ، وہ بھی اتنا زیادہ ہے کہ اس کے صرف عنوانات کی فہرست دینے کے لئے موجودہ کتاب سے بہت زیادہ ضخیم کتاب کی ضرورت ہوگی ، اور پھر بھی پچھ عنوانات نیچ رہیں گے ، انسان کی زبان سے آلا ع رب اور آیات الہی کا ہر اظہار ناقص اظہار ہے ، اس کی جتنی بھی تفصیل کی جائے ، جہاں زبان وقلم رکیس گے وہاں بیا حساس ضرور موجود ہوگا کہ ہم نے '' بیان '' نہیں کیا بلکہ اس کی '' تحدید'' اس طرح لکھنے بیٹھ جائے کہ دنیا کے تمام و سائل ان کے لئے مساعد ہوں ، جب بھی کا نیات کی حکمتوں کا بیان کمل نہیں ہو سکتا۔

وَلَوُ أَنَّ مَا فِى الْارُضِ مِنُ شَجَرَةٍ أَقَّلامٌ وَالْبَحُرُ يَمُدُّهُ مِنُ مَ بَعُدِهٖ سَبُعَةُ اَبُحُرٍ مَّانَفِدَتُ كَلِمَاتُ اللَّهِ . (لقمان:٢٧)

(ترجمہ) اگرزمین کے تمام درخت قلم ہوں اورموجودہ سمندروں کے ساتھ سات اورسمندران کی سیاہی کا کام دیں، جب بھی خدا کی باتیں ختم نہ ہوں گی۔

جس نے بھی کا ئنات کا کچھ مطالعہ کیا ہے، وہ بلا شبہ اعتراف کرے گا کہ کتاب اکہی کے ان الفاظ میں ذرابھی مبالغہ ہیں، وہ صرف ایک موجودہ حقیقت کا سادہ ساا ظہا ہے۔ لیگ بینگ (کا ئنات کا آغاز) کا نظریہ بھی

خداوند قد وس کی گواہی دےرہا ہے قرآن کریم میں ارشاد ہواہے : کیا منکروں نے نہیں دیکھا کہ آسمان وزمین ملے ہوئے تھے، پھرہم نے دونوں کو کھول دیا۔ (اولہ میں الذین کفروا ان السموات والارض کانتا رتقا ففتقناھما) {259}

''رتق'' کے معنی منضم الاجزاء ، یعنی کسی چیز کے تمام اجزاء کاایک دوسرے میں گھسا ہوااور سمٹا ہوا ہونا ،اورفنق کالفظ اس کے برعکس عمل کے لئے ہے، یعنی ملے ہوئے اجزاء کو پچاڑ کرالگ الگ کردینا۔

بیآیت ساتویں صدی عیسوی میں اتری، بظاہراس سے معلوم ہوتا تھا کہ کائنات کے مختلف اجزاء ابتداءً باہم ملے ہوئے اور سمٹے ہوئے تھے، اس کے بعد خدا تعالٰی نے ان کو بھاڑ کر جدا کردیا، تاہم نزول قرآن کے بعد صدیوں تک انسان کو معلوم نہ تھا کہ کا ئنات میں وہ کون سامعاملہ پیش آیا ہے، جس کو قرآن کریم نے رتق اور فتق سے تعبیر کیا ہے، پہلی باراس کی معنویت ۱۹۲۷ء میں سامنے آئی، جب کہ جارج لیماترے (Georges Lemaitre) نے وہ نظریہ پیش کیا، جس کوعام طویر بگ بینگ (Big bang) کہا جاتا ہے۔ جدید مشاہدہ بتاتا ہے کہ کائنات ہر کمحہ اپنے حاروں طرف پھیل رہی ہے، چنانچہ موجودہ کا ئنات کوچیلتی ہوئی کا ئنات (Expanding universe) کہاجاتا ہے، اس طرح کے مختلف مشاہدات نے سائنس دانوں کواس نظریہ تک پہو نچایا ہے کہ کا ئنات ابتداءً سمٹی ہوئی حالت میں تھیں، اس وقت وسیع کا ئنات کے تمام اجزاء نہایت قوت سے باہم جڑے ہوئے تھے، اس ابتدائی مادہ کوکا ئناتی بیضہ (Cosmic egg) یا سپر ایٹم ( Super atom) کہاجاتا ہے۔ ابتداء میں سائنسی حلقہ میں اس کی مخالفت کی گئی ، ۱۹۴۸ء تک بگ بینگ کے مقابلہ

میں اسٹڑی اسٹیٹ نظریہ (Steady state hypothesis) سائنسدانوں کے یہاں زیادہ قابل توجہ بنار ہا، مگر • ۱۹۵ء سے علم کاوزن بگ بینگ کے حق میں بڑھنے لگا ، ۱۹۶۵ میں بیک گراونڈ ریڈینیشن (Background radiation) کی دریافت نے اس کی مزید تصدیق کی ، کیوں کہ سائنسدانوں کا خیال ہے کہ بیا بتدائی انفجار کے ریڈیائی بقایا ہیں ، جوابھی {260}

تک کا ئنات کے بعض حصوں میں موجود ہیں، اسی طرح ۱۹۸۱ء میں بعض کہکشاؤں کی دریافت جو ہماری زمین سے دس ارب سال نور (Light years) کے فاصلہ پر واقع ہیں ، وغیرہ ،انسائیکلو پیڈیا برٹانیکا (۱۹۸۴ء) میں بگ ہینگ کے عنوان کے تحت اعتراف کیا گیا ہے کہاب اس نظر بیکو بیشتر علماءکو نیات کی تائید حاصل ہے:

میہ واقعات اس بات کا نہایت واضح ثبوت ہے کہ قر آن کا مصنف ایک ایسی مقدس بیہ واقعات اس بات کا نہایت واضح ثبوت ہے کہ قر آن کا مصنف ایک ایسی مقدس ہستی ہے، جس کی نظر میں ماضی سے لے کر مستقبل تک کے تمام حقائق ہیں، وہ چیز وں کو وہاں سے دیکھے رہا ہے جہاں سے انسان نہیں دیکھ سکتا، وہ اس وقت بھی پوری طرح جان رہا ہوتا ہے کہ جب کہ دوسروں کوکوئی علم نہیں ہوتا۔

Vesto Melvin Slipher) نے اوسٹوطوین سلیفر (Vesto Melvin Slipher) نے لوویل آبزرویٹری میں تحقیق کرتے ہوئے پایا کہ کچھ کہکشا کیں تیزی سے ہیرونی سمت میں بھاگ رہی ہیں تعین کرتے ہوئے پایا کہ کچھ کہکشا کیں تیزی سے ہیرونی سمت میں بھاگ رہی ہیں، اس کے بعد ایڈوین <sup>ت</sup>بل (Edwin Hobble) اور ملٹن بیومیسن(Milton Humason) نے ماؤنٹ ولسن کی سو( ۱۰۰) اینچ کی دور بین پر مشاہدہ کر کے بتایا کہ تمام کہکشا کیں اپنے ہیرونی سمت میں تیزی سے چلی جارہی ہیں، پھرڈ دیچ عالم فلکیات ویلم ڈی سٹر (Willem de Sitter) نے اس نظر ہی کے حق میں مزید تائیدی شواہد (Radiation) نے ابتدائی کا مُناتی دھا کہ کے دوران نگل ہوئی ہوئی بعض شعا کیں (Radiation) جمع کئے، ۱۹۵۵ میں نیو جرسی کے آرنو پنزیاز (Radiation) اورولسن ( Arno Penzias) جانے لگا ہے۔ دریافت کیں، اس قسم کی مختلف دریافتوں کے بعد اب پینظر ہوا کیک ثابت شدہ حقیقت سمجھا {261}

متعین آغاز رکھتی ہے، وہ ایک وقت خاص میں شروع ہوئی، یہ نظریہ بتا تا ہے کہ ہم ایک پھیلتی ہوئی کا ننات میں ہیں، ہمارے چاروں سمت کہکشا کیں بے حد تیزی سے ہیرونی سمت میں بھاگ رہی ہیں، حساب سے معلوم ہوا کہ اس ہیرونی رفتارکوا گر اندر کی طرف لوٹایا جائے تو تقریباً ۲۰ رہزار ملین سال میں تمام پھیلی ہوئی کا ننات سمٹ کر ایک گولا بن جائے گی، اس نظر یہ نے خدا کے وجود کو فطرت کے قانون کے ذریعہ ثابت کردیا ہے؛ کیوں کہ ایک جم ہوئے مادی گولے کے اندر ایک وقت خاص میں ہیرونی سمت کی طرف مسلسل حرکت کسی خارجی محرک کے بغیر نہیں ہو سکتی، اس نظر سے پر ایک امریکی سائنس داں رابر ہے جیسٹر و اس کا عنوان ان الفاظ میں قائم کیا ہے: کیا فلکیاتی علماء خدا کو پا گئے ہیں؟

Have Astronomers Found God

وہ سائنسداں جنہوں نے بیعقیدہ بنالیاتھا کہ کائنات کے ہرواقعہ کی اس طرح عقلی توجید کی جاسکتی ہے کہ وہ اپنے ماضی کے سی طبیع ی واقعہ کا نتیجہ نظر آئے ، ایسے لوگ اس دریافت سے بے حد تطبر االتھے ؛ کیوں کہ اس سے کائنات میں طبیع عمل اور ردعمل کے بجائے ایک زندہ خدا کی ارادی کار فرمائی نظر آتی تھی ، حقائت کا انکار ان کے لئے ممکن نہ تھا، انہوں نے اس واقعہ کی اہمیت کو تھٹانے کے لئے اس کانام بگ بینگ (بڑا دھا کہ) رکھ دیا، تویا کہ کائنات کا آغاز بس ایک بڑا پٹا خہ چھوٹنے کا معاملہ تھا اور بس اسی قسم کے ایک امریکی عالم نے ایک مذہبی شخص سے مذاق کے انداز میں ہو چھا کہ خدا نے جب زمین و آسمان نہیں بنائے تھے، اس وقت وہ کیا کر رہا تھا، مذہبی شخص نے بگر کر جواب دیا کہ وہ ان لوگوں کے لئے جنہم تیار کرنے میں مشغول تھا، جو اس قسم کے سوالات کرتے ہیں:

He was creating hell for people who asked quesions like that

{262}

بگ بینگ کانظریہ ۲۹۲۷ میں جارجز کیمتری (Georges Lemaitre) نے پیش کیا،علاء فلکیات کے مشاہدہ میں آیا کہ کا ننات چاروں طرف پھیل رہی ہے، اس لئے یہ سمجھا گیا کہ وہ بھی سمٹی ہوئی تھی، پھر پھیلتے پھیلتے موجودہ وسعت تک پنچی، ۱۹۶۵ میں بیک گراؤنڈریڈی ایشن (Back ground radiation) کی دریافت سے اس کومزید تقویت ملی، ۱۹۸۱ میں کا ئنات میں پچھ نٹی کہکشاؤں کی دریافت نے اس نظریہ کو پچھ اور مشخکم

۱۹۱۹ءاوراس کے آس پاس زمانہ میں امریکی سائنس دانوں نے مزید تحقیق کی ، اب نئے حقائق کی روشنی میں بگ بینگ کانظر پیلمی اعتبار سے پوری طرح ثابت شدہ تمجھا جانے لگاہے۔

زمین سے خلاکا مشاہدہ کرنے میں فضا کی کثافت حائل رہتی ہے، اس لئے مصنوعی سٹلا ئٹ کے ساتھ دور بینیں لگائی جاتی ہیں ؛ تا کہ وہ زمینی فضا سے او پر جا کرخلاکا فوٹو لے سکیں، ۸ ارنو مبر ۱۹۸۹ کو امریکہ کے ادارہ ناسا ( Nasa) نے ایک خصوصی سٹلا ئٹ او پر بھیجا، اس کا نام ( Cosmic Back ground Explorer ) تھا اس کی لاگت ۱۰ املین ڈالرتھی، بیہ ۲۵ میل او پر جا کرز مین کے گرد گھومتار ہا۔ اس سٹلا ئٹ نے بالائی خلاکی جوتصوریہ ہیں، ان سے معلوم ہوا کہ کا ئنات کے

ہیرونی حصہ میں لہر دارسطح (ripples) موجود ہیں، بیدلہریں زمین سے ۵ املین سال نور کی دوری برواقع ہیں، سائنس دانوں کے تجزیبہ کے مطابق وہ بگ بینگ کے واقعہ سے تعلق رکھتی ہیں، وہ قطعی طور پر ثابت کرتی ہیں کہ بگ بینگ جسیا معاملہ کا ننات کے آغاز میں پیش آیا، بیہ لہریں ثابت کرتی ہیں کہ کا ننات خود سے نہیں؛ بلکہ ایک خالق کے تخلیقی عمل سے ظہور میں آئی،

کہا کہ بیلہریں خداکے ہاتھ کی تحریریں ہے:

The ripples are no less than the handwriting of God.

بگ بینگ کے نظریہ کوسائنسی طور پر مان لینے کا مطلب میہ ہے کہ خالص علمی سطح پر میہ ثابت ہو گیا کہ کا ننات کے ابتدائی مادہ میں دھما کہ سے کا ننات کا آغاز ہوا، بگ بینگ نے مزید ثابت کیا ہے کہ یہ دھما کہ خود کا ننات اپنے قوانین کے تحت پیدانہیں کر سکتی تھی ، یہ دھما کہ یقینی طور پر کسی خارجی طاقت نے کیا ، قرآن کریم کے لفظوں میں ایک فاطر تھا ، جس نے کا ننات کو پچاڑا، کیلی فورنیا یونی ور ٹی کے ایک اور پروفیسر جارج اسموٹ ( George smoot) نے کہا کہ اگر آپ مذہبی آدمی ہیں تو بی خدا کو دیکھنے کے مانند ہے:

If you're religious, it's like looking to God.

قر آن کریم میں خالق کے وجود پر بید لیل دی گئی تھی کہ کیا انکار کرنے والوں نے نہیں دیکھا کہ آسان اورز مین باہم جڑے ہوئے تھے، پھر ہم نے ان کو کھول دیا، (الانبیاء: ۳۰) اس دلیل کو آج خود علم انسانی کی تصدیق حاصل ہو گئی ہے، کیوں کہ کا مُنات کا ابتدائی مادہ (سپر ایٹم) فزیکل قوانین کے تحت غیر معمولی شدت کے ساتھ اندرونی سمت میں کھنچا ہوا تھا، معلوم طبیعی اصول کے تحت اس کا بیرونی طرف سفر کر نا بالکل ناممکن تھا، لیکن بگ بینگ کا نظر بیٹا بت کرتا ہے کہ ایک وقت خاص میں اس کے اندر دھما کہ ہوا اور ابتدائی مادہ کے اجزاء نا قابل قیاس تیزی کے ساتھ بیرونی سمت میں چھلنے لگے، اس کے نتیجہ میں موجودہ پھیلی ہوئی کا نئات وجود میں آئی۔

ہید دھما کہ جو کا ئناتی مادہ کوخلاف قاعدہ طور پر ہیرونی سمت میں چلادے، وہ کسی خارجی مداخلت کے بغیر نہیں ہوسکتا ، بیہ واقعہ ماننے پر مجبور کرتا ہے کہ یہاں ایک خداہے جس نے کا ئناتی مادہ میں مداخلت کر کے اس کو پھیلی ہوئی کا ئنات کی صورت دی۔ {264}

اللد تعالی نے اپنی کتاب میں اعلان کیاتھا کہ سنریں م آیاتنا فی الآفاق وفی انفسیم حتی یتبین لیم انہ الحق. (ہم عنقریب ان کواپنی نشانیاں دکھا کیں گے، آفاق میں بھی اور خود لوگوں کے اندر بھی ، یہاں تک کہ ان پر ظاہر ہوجائے گا کہ بیقر آن کریم حق ہے ) مذکورہ حقیقت بھی بلاشبہ انہیں حقیقتوں میں سے ایک ہے جو بعد کے زمانہ میں اس لئے ظاہر ہوئی کہ وہ قر آن کریم کی صدافت کولوگوں کے لئے خود ان کے معیار عقلی کے مطابق ثابت شدہ بنادے۔

قر آن کریم میں خدا تعالیٰ کے وجود کے ثبوت میں بیدواقعہ پیش کیا گیا تھا کہ کا ئنات کامادہ ابتداءً سختی کے ساتھ ملا ہوااور جڑا ہواتھا، اس کے بعد ایک وقت خاص پر اس کے اندر پچاڑنے کاعمل ہوا، اس کے نتیجہ میں کا ئنات خلا کی وسعتوں میں پھیلنے گلی ، سمٹی ہوئی کا ئنات توسیع پذیر کا ئنات بن گئی۔

پچاڑ نے کا ییمل لازمی طور پرایک خارجی طاقت کا تقاضہ کرتا ہے، بیدواقعہ ثابت کرتا ہے کہ یہاں ایک ماور ائے کا نئات قوت ہے، اگرایسی خارجی قوت موجود نہ ہوتی تو کا نئات میں انفجار کا دہ ممل نہ ہوتا جس کو موجودہ زمانہ میں بگ بینگ نظر بیہ کی صورت میں دریافت کیا گیا ہے، پچاڑ نے کا جوعمل کا نئات میں ہوا ہے خود مادی کا نئات میں ایسا کوئی قانون نہیں جواس کی توجیہ کر سکے، اس کی ایک ہی ممکن توجیہ ہے، اور وہ فاطر کا عقیدہ ہے، کتاب الہی کے الفاظ موجودہ زمانہ میں مزید قوت کے ساتھ پچ ثابت ہوئے ہیں۔ اُفی اللہ شك فاطر السموات و الارض (ابراہیم: ۱۰) {265}

ڈ ارونزم:نظریۃ ارتقاء

ڈاردنزم:نظریۃارتقاء ڈاکٹر ہلوک نور باقی کے بقول حارکس ڈارون (Charles Darwin) نے آج سے تقریباً ایک سوسال قبل کیمبرج یو نیورش کے کرائسٹ کالج (Christ's Collage) سے گریجویشن کی ڈگری حاصل کی۔اس سے پہلے اسے علم حیاتیات (biology) یاعلم الطب (medical science) کا کوئی خاص تجربہ نہ تھا۔اس نے بہدعویٰ کیا کہ انسان ایک جانور تھا جس کا ارتقاء''ایک خلو ی جسمیے'' (unicellular organism) سے ہوا، اور وہ بندر سے بروان چڑھا ہے۔ بہت سے سائنسدان بلاسو چے شمجھے اس کی باتوں میں آ گئے اور اس کے ہم نوابن بیٹھےاور یوں جلد ہی ارتقاء کا افسانہ اپنی یوری رفتار کے ساتھ بھاگ کھڑا ہوا۔ یہ مفروضه کمی سال تک دنیا بھر کے تمام تعلیمی اداروں میں اس طرح پڑ ھایا جا تار ہا جیسے بیدواقعی کوئی سائنسی حقیقت ہو، حالانکہ سائنسی تحقیقات سے اس کا دور کابھی واسط نہیں ہے۔ دورِ جدید کے ایک سائنسدان ڈواں گِش (Duane Gish) کے بقول ارتقاء ''انسان کا جانور کی ترقی یا فن<sup>و</sup>شم ہونا''محض ایک فلسفیانہ خیال ہے، جس کی کوئی سائنسی بنیا د نہیں ہے۔ آرپی گولڈ سمتھ (R.B.Gold schmidt) جو بیالوجی کا ایک پروفیسر ہونے کے ساتھ ساتھ مفروضة ارتقاء کا پرز ورجامی بھی ہے، اس حد تک ضرور دیا نیزار ہے کہ اس نے بہشلیم کیا ہے کہ ارتقاء کے حق میں تمام تر شکوک وشبہات سے بالا ترکوئی شہادت میسرنہیں آسکی اور پیخش تصورات کا ایک تانہ بانہ ہے۔

{266}

مفروضة ارتقاء كا كھوكھلاين: ـ سائنسی علوم سے نابلدلوگ اس حقیقت سے آگاہ نہیں کہ ڈار وِنز م اور نیو ڈارونز م کے خلاف سائنسی شہادتوں کے انبار لگتے چلے جارہے ہیں، اس قشم کے نظریات باطل اور فرسودہ سوچ کے حامل گمراہ لوگوں کے لئے ہمیشہ سے پسندیدہ مشاغل رہے ہیں، جومخص شہرت کی خاطر بلا تحقيق ایسے ایشوز پیدا کرتے رہتے ہیں جن کا حقیقت سے دورکا بھی واسط نہیں ہوتا ، پچھلے چند برسوں سے اس مفروضہ کے خلاف تنقید میں بڑے بڑے ماہرین حیاتیات کا بھر پور اضافہ ہوا ہے، جیریمی رفکن (Jeremy Rifkin) نے اپنے مقالات میں اس حقیقت کا انکشاف کیا ہے کہ علم حیاتیات (biology)اور علم حیوانات (zoology) کے بہت سے تسلیم شدہ محققین مثلاسی. ایچ. واڈنگٹن (C.H.Waddington) یائرے یال گریس (Pierrepaul Grasse)اور شیفن ج گولڈ (Stephen j. Gold) اور پروفیسرمیکیتھ (prof.Macbeth) نے دوٹوک انداز میں واضح کردیا ہے کہ مفروضۂ ارتقاء کا کوئی سائنسی ثبوت نہیں ہے ، اس نظریئے کے پس منظر میں بید حقیقت کارفر ماہے کہ نیم سائنسدانوں نے اوٹ پٹانگ طریقوں سے خود ساختہ سائنس کو اختیار کیا ہے اور اپنی مرضی کے نتائج اُخذ کئے ہیں ۔مفروضۂ ارتقاء کے قن میں چھپوائی گئی بہت سی تصاویر بھی جعلی اور من گھڑت ہیں۔ ان تمام ابتدائی حقائق کے باوجود بھی ہم بیضروری سمجھتے ہیں کہ حیاتیاتی معاملے سے متعلق اس اندرونی کہانی کا بانتفصیل ذکر کردیا جائے جسے ارتقاء کے حامی اپنے نظریئے کی بنیادتصوّ رکرتے ہیں، تا کہ قرآن مجیداوراس کی تفاسیر کا مطالعہ کرنے والے لوگوں کے قلوب دا ذبان میں ہرشم کے شکوک دشبہات کے درواز مے کمل طور بر مقفّل ہوجا ئیں۔ خليوں كى مَن گھرت أقسام : -اپنے ابتدائی تصوّ رات کے مطابق ارتقاء کے حامی ابھی تک خلیوں کی دواقسام :

{267}

''بنیادی''اور''ارتقائی'' پراڑے ہوئے ہیں،حالانکہ تحقیق کے بعد بہ بات ثابت ہوچکی ہے کہ پیشیم غیر حقیقی ہے۔1955 کے بعداس حقیقت کا انکشاف ہو گیا تھا کہ تمام خلیوں کا تانہ بانہ 99 فیصد تک ایک جیسا ہی ہوتا ہے اور DNA (یعنی کیمیائی تغمیراتی بلاکوں ) کیلئے یسانی کی میشرح 100 فیصد تک پائی جاتی ہے۔خلیوں کے مابین فرق محض ان کے ریاضیاتی پروگراموں میں پایاجا تاہے۔جس سے *کسی طور پر بھی* ارتقاء پسندوں کااستدلال درست نہیں ، جسیا کہ کسی بودے کے خلتے کا بروگرام آنسیجن کومل میں لانا ہے، جبکہ جگر کے خلتے کے ذمہ صفراوِی ماد ؓ ب کی پیدائش ہے۔ ان کمپیوٹرائز ڈیروگراموں کے حامل خلیوں کو محض مختلف النوع کام سرانجام دینے کی بناء پر' فقدیم' یا''ارتقائی'' قرار نہیں دیا جاسکتا ، کیونکہ ان میں بیہ صلاحیتیں بتدریخ نہیں آئیں بلکہان کی تخلیق کے وقت سے ہی موجود تھیں ،اس لئے ان سے متعلق ارتقاء کا دعویٰ ہرگز درست نہیں ہوسکتا۔سومفر دضۂ ارتقاء کے جامیوں کوسب سے پہلے توکسی خلئے اوراس کے ریاضیاتی پروگرام سے متعلق اپنی معلومات کی اصلاح کرلینی جاہئے۔ ارتقاء کامل ست رَومٍ؟ مفروضۂ ارتقاء کے حامیوں کے خیال میں سلسلۂ ارتقاء کے موجودہ دور میں نظر نہ آنے کا سبب بیرہے کہ بیمل بہت آ ہشگی سے،لاکھوں کروڑ وں سالوں میں وقوع پذیر ہوتا

ہے۔ بیدلیل بھی سراسر بے ہودہ ہے کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ 1965 میں آئس لینڈ کے قریب ہے۔ بیدلیل بھی سراسر بے ہودہ ہے کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ 1965 میں آئس لینڈ کے قریب زلز لے اور لا وا تچٹنے کے مل سے ایک نیاجز رہ ہر ٹسے (Surtsey) نمودار ہوا اور محض سال بھر کے اندرا ندراس میں ہزاروں اقسام کے کیڑ ے مکوڑ ہے، حشر ات الارض اور پودے پیدا ہونا شروع ہو گئے ۔ بیہ بات ابھی تک سی ارتقاء پسند کی سمجھ میں نہیں آسکی کہ وہ سب وہاں کیسے اور کہاں سے آئے ! قابلِ توجہ بات بیہ ہے کہ اگر ارتقاء کا مک ست رَوہے تو محض ایک سال میں وہاں اتنی مخلوقات کیسے پیدا ہو گئیں؟ {268}

جینیاتی تبدّل ہمیشہ تخریبی ہوتاہے:۔ مفروضۂ ارتقاء کے حامیوں کے نز دیک ارتقائے حیات کاعمل جینیاتی خصوصیات میں تبدیل کے ذریعے وقوع پذیر ہوا۔ یہ دعویٰ بھی صحیح معنوں میں حقیقت کو سخ کرنے کے مترادف ہے۔اصل حقیقت بیہ ہے کہ تبدّ ل کبھی بھی تعمیر ی نہیں ہوتا بلکہ ہمیشہ تخریبی ہی ہوتا ہے، تبد ل کو دریافت کرنے والے سائنسدان ملّر (Muller) کے تجربات سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ تعمیری جینیاتی تبدیلی کا حقیقت میں کوئی وجودنہیں ، جینیاتی تبدّ ل ہمیشہ تخزیبی ہی ہوتا ہے ۔اس سلسلے میں کئے جانے والے تجربات میں بھی پیرحقیقت اسی طرح عماں ہوئی کہ جینیاتی خصوصات کبھی بھی مثبت انداز میں تبدیل نہیں ہوا کرتیں بلکہ ان کی تبدیلی ہمیشہ تباہی کی طرف ہی جاتی ہے،جس کا نتیجہ کینسریا موت کی صورت میں خاہر ہوا کرتا ہے۔ بیہ پھر بگڑنے والی خصوصیات پہلے سے کمز ورجسیمے کی تخلیق کا باعث بنتی ہیں ،جیسا کہ ملّر کے تجربات سے حاصل ہونے والی سنر آنکھوں والی کھی کمزور جسیمے کی ایک بہترین مثال ہے۔ آج تک کئے گئے ہزار ہانجربات کے باوجود کوئی بھی کسی جسمے میں ہونے والی مثبت تبدّل سے نیاجسیمہ حاصل نہیں کرسکا ۔جبکہ دوسری طرف مڈی کے گودے میں واقع ایک یدری خلئے کے ذریعے ہر سینڈ میں لاکھوں کی تعداد میں مختلف نئے خلئے پیدا ہوتے رہتے ہیں،اگر تبدّل کے افسانے میں ذرائھی حقیقت ہوتی تو اب تک بہ عجوبہ طعی طور پر ثابت ہو چکا ہوتا۔

علمی دهو که د به کی ننگی داستان : ۔

ارتقاء کے حامیوں کا بید عویٰ ہے کہ موجودہ آ دمی اوراس کے قدیم وجود میں ربط پیدا کرنے والا ڈھانچہ موجود ہے ،ان میں سب سے زیادہ مشہور ڈھانچہ پلیٹ ڈاؤن آ دمی (Piltdown man) کا تھا ،جس میں موجودہ دھو کے کا اِنکشاف'' ریڈیوا کیٹو تجربات' {269}

کے ذرایعہ ثابت ہو چکا ہے، جس کے بعدا ہے تمام تربے ہودہ تحریروں سمیت 'بر کش میوزیم' سے نکال باہر پچینکا گیا۔ مزید برآں قدیم مخلوق جس سے نوع انسانی کا ناطہ جوڑنے کی کوشش کی گئی ، اس کے دماغ کا وزن 130 گرام ہے جبکہ انسان کے دماغ کا وزن 1350 گرام ہے۔''مفروضۂ ارتقاء'' کے مطابق ان دونوں کے درمیان رابطہ پیدا کرنے کے لئے کم از کم 10 جسیے ہونے چاہئے۔اور یہ بات نا قابلِ تسلیم ہے کہ ان میں سے کوئی ایک بھی زندہ نچ سکا تردہ ہے مگراس کے اور انسان کے درمیان پائی جانے والی مکنہ 10 اقسام سریت ازندہ ہے مگراس کے اور انسان کے درمیان پائی جانے والی مکنہ 10 اقسام سریک سے کہ میں تک کمیں ؟

اً پنِڈ کس ہرگز غیرضر وری نہیں :۔

ارتقاء پیند تو اس حد تک گئے ہیں کہ ان کے نزدیک انسان کی آنتوں میں سے ایپنڈ کس (appendix) سلسلہ ارتقاء ہی کی بے مقصد باقیات میں سے ایک ہے۔ حالانکہ ہم دیکھتے ہیں کہ ایپنڈ کس جسم کے چند مُستعد ترین اعضاء میں سے ایک ہے جو نچلے بدن کے لئے کو زَنین (tonsils) کا کام کرتی ہے۔ وہ آنتوں کا لُعاب چھوڑتی اور آنتوں کے بیکٹیریا کی اقسام اوران کی تعداد میں باقاعد گی لاتی ہے۔ انسانی جسم میں کوئی عضو بھی ہر گر فضول نہیں ہے بلکہ بہت سے اعضاء بیک وقت متنوع اقسام کے بہت سے افعال سرانجام دیتے ہیں۔ کوئی مخلوق ارتقاء یا فنہ نہیں ہے:۔

مفروضۂ ارتقاء کے جنم کینے کا سبب ریہ ہے کہ اس مفروضہ کے حاملین مذہب عیسائیت سے شعوری ولاشعوری سطح پر بدلہ لینے کی غرض سے خالقِ کا ئنات کے وجود سے انکاری ہیں، اس لئے وہ اپنی خود ساختہ مقصودیت کی تلاش میں مفروضۂ ارتقاء کے گر دکھوم رہے ہیں، وہ اپنی دانست میں قدیم اورتر قی یافتہ دونوں مخلوقات کے درمیان قائم کردہ کڑیوں میں {270}

موجودروزافزوں پیچید گیوں کوحل کرنے میں مصروف عمل ہیں، کیکن اس ارتقاء کے سلسلے میں ان کے مفروضے مَن مانے اور محض اُن کے اپنے ہی ذہنوں کی اختراع ہیں، اپنے نظریئے کے تحت وہ بھی بھی کماحقۂ بیہ بات ثابت نہیں کر سکتے کہ'' کمال'' سے ان کی مراد کیا ہے؟ مثال کے طور برخوشنما رنگوں میں' ' تنلی'' سب سے بلند مقام رکھتی ہے۔ بجل کے آلات کے حوالے سے' جیگاڈر'' کا کوئی جواب نہیں جوایک بہترین ریڈار کی نظر کی حامل ہوتی ہے۔ یا دداشت کو محفوظ رکھنے اور د ماغ کے زیادہ وزن کے معاملے میں'' ڈولفن'' سب سے ترقی یافتہ مخلوق ہے ۔اور جنگی معاملات کے حوالے سے'' دیمک''جوایک چیونٹ سے بھی حچوٹ ہوتی ہے،تمام مخلوقات سے زیادہ ترقی یافتہ ہے۔اس کا ہتھیا رایساز ہر ہےجس کا نقطۂ کھولا وُ100 ڈگری سینٹی گریڈ ہے جواس کے ماحول کے ہرجسیمے کو مارنے کی صلاحت رکھتا ہے، یہاں بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان سب کوکس نے ارتقائی عمل سے گزارا؟ ان کا ارتقاء کس مخلوق سے عمل میں آیا؟ کیمیائی جنگ کے سلسلے میں توبندر اس حقیر دیمک سے بہت بیچھے رہ جانے والی قدیم مخلوق ہے، پھر بیدزندہ مخلوقات میں سے انسان کے قریب ترین مخلوق کیونکر کہلاتا ہے؟ بقائے اسکے (Survival of the fittest) کی حقیقت:۔ مفروضة ارتقاء کے جامیوں کا ایک دعویٰ پیچھی ہے کہ تمام مخلوقات'' فطری چناؤ''یا'' بقائے اسکے'' (survival of the fittest) کے قانون کے تابع ہیں۔اس سلسلے میں وہ ڈائنوسور (dinosaur) کی مثال دیتے ہیں جس کی نسل ہزاروں سال پہلے کرۂ ارضی سے کلیتا معددم ہوگئی تھی ،لیکن اس تصویر کا دوسرارخ کچھ یوں ہے کہ روئے زمین پرموجودہ 15 لا کھاقسام پرشتمل زندہ مخلوقات کے مقابلے میں معدوم مخلوقات کی تعداد 100 سے زیادہ نہیں ہے۔اس موقع پرسب سے اہم بات بیر ہے کہ بہت سی مخلوقات اپنے ماحول میں موجود مشکل ترین حالات کے باوجود لاکھوں سالوں سے زندہ ہیں اور مفروضہ ارتقاء کے حامیوں کے

{271}

نظریہ بقائے اصلح کے مطابق ان کا وجود کر ۂ ارضی سے ناپیزہیں ہو گیا۔ یهان ہم اس سلسلے میں نین اہم مثالیں دینا ضروری سمجھتے ہیں: (ا) أندهي مجھلي:۔ مچھلی کی ایک ایسی قشم جو بصارت کی صلاحیت سے محروم ہے اور سمندر کی تہہ میں رہتی ہے،اس مختصر سے ماحول میں اس کے ساتھ ریڈار کے نظام کی حامل اور برقی صلاحیت کی مدد سے دیکھنے والی مچھلیوں کی چنداقسام بھی پائی جاتی ہیں ۔اگرارتقاء پسندوں کی تحقیق درست ہوتی تو اُندھی مچھلی باقی دونوں اقسام کی مچھلیوں کی غارت گری سے مفقو د ہوچکی ہوتی ،لیکن ہم اس بات سے بخوبی آگاہ ہیں کہ پچھلی کی بیرننیوں اقسام لاکھوں سالوں سے ایک ساتھ پرامن طور پرزندگی بسر کررہی ہیں اورایک دوسرے کی نسل کی بقاء کے لئے خطرہ پیدانہیں کرسکیں۔ (٢) أندهاساني:-ہد درحقیقت چھپلی کی ایک قشم ہے جس کے ہاتھ یاؤں نہیں ہوتے، اس لئے اس مخلوق کے لئے زندگی انتہائی دشوار ہوتی ہے،لیکن اس کے باوجود وہ لاکھوں سال سے کرۂ ارض پرموجود ہے، وہ مرورِایام سے نہ معدُ وم ہوااور نہ ارتقائی ممل سے گزر کر حقیقی چھپلی ہی بن سکا۔ارتقاء کے بنیادی اصولوں سے متعلق قصے کہانیاں کہاں گئیں؟ (۳) آسٹریلویخارپشت:۔ آسٹریلیا میں ایک خاص قشم کا خار پُشت پایا جاتا ہے جوابیز بچے کو کنگر دلی طرح اپنے پیٹے سے معلق تھیلی میں اٹھائے پھرتا ہے، وہ ہزار ہا سال کے ارتقائی عمل کے تحت اپنے جسم میں ایسا تبدّل کیوں نہیں لاتا جس کی بدولت اس نکلیف دہ جھلی سے اس کی جان حچوٹ جائے اور وہ بھی دوسرے عام خار پیشتوں کی طرح آ رام وسکون سے رہ سکے؟ اس کی وجہ فقط بیر ہے کہ اللہ رب العزت نے اس کے لئے ایسا ہی جایا ہے۔وہ

{272}

خار پُشت اپنی زندگی سے مطمئن ہے اور اسی طرح اللہ رب العزت کا تابع فرمان رہے گا، مفروضۂ ارتقاء کا کوئی حامی اس راز سے بھی آگاہ نہیں ہو سکتا کیونکہ وہ مذہب دشمنی میں حد سے گزرتے ہوئے اُندھی منطق کے گرداب میں اُلجھا ہوا ہے۔

فطری چھانٹی یعنی بقائے اصلح کے عجوبہ کی کوئی حقیقت نہیں، لا تعداد مخلوقات کی نمائش کے لئے اللہ تعالی نے ہی مختلف انواع حیات کوخلیق کیا ہے۔

(۸) اصناف کاتنوع:۔

اگرمفروضة ارتقاء کے حامیوں کا دعویٰ درست ہوتا تو ہرمخلوق میں ایساارتقاعمل میں آتا کہ وہ امیبا(amoeba) سے شروع ہوکر زنجیر کی کڑیوں کی طرح ایک ہی قشم کی اصاف بناتی چلی جاتی اور یوں اس امیبا سے ایک ہی قشم کے کیڑے ، ایک ہی قشم کی محجلی ، ایک ہی قشم کے پنگے اور ایک ہی قشم کے پرندے نطلتے یا زیادہ سے زیادہ ہر ایک کی چند ایک اقسام ہوجا تیں ، حالانکہ ہم دیکھتے ہیں کہ صرف پنگوں کی 3 لاکھ سے زیادہ اقسام ہیں ، پھر سے کس قشم کا ارتقاء

مزید برآن جانوروں کی تمام انواع میں ہر قسم کی قابل تصور اقسام پائی جاتی ہیں، جیومیٹر کی اور حیاتیات کی تقریبًا تمام مکنہ صورتوں میں مخلوقات کی انواع واقسام موجود ہیں۔ رنگوں کے 10,000 سے زائد نمونے تو صرف تتلیوں کے پروں میں پائے جاتے ہیں، اس کے علاوہ ہرنوع اپنی چھوٹی اور بڑی جسامتیں رکھتی ہے۔ اسلامی تصوّر ترخلیق ہی حق ہے:

اگر چہد نیا کے مشہور دمعر وف عیسانی اور یہودی سائنسدان مفر دخۂ ارتقاء کو برحق نہیں جانتے مگر اس کے باوجود وہ اس گند ے کھیل میں خاموش تما شائی بنے رہتے ہیں، کیونکہ سولہویں صدی کے کلیسائی مظالم کا بدلہ لینے کا تصور انہیں حقائق کوسنے کرنے کا جواز بخشا ہے۔ {273}

حقیقت یہی ہے کہ دنیا میں کوئی جانور بھی ارتقائی عمل کی پیداوار نہیں ، میم مصل کے نام پر انسان فلسفیا نہ مفروضہ ہے۔ دوسر لفظوں میں یوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ سائنس کے نام پر انسان کی اس خود ساختہ اصل سے متعلق جو دعوے کئے جاتے ہیں وہ سب کے سب جھوٹے ہیں ، انسان کی اصل کے متعلق ہنوز کوئی سائنسی ثبوت میسر نہیں آ سکا ، تو پھر انسان کی اصل کیا ہے؟ ہم اس سوال کا جواب قر آن مجید کی روشنی میں دیں گے۔ ارشادر بانی ہے: کقَدُ حَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِیْ اَحْسَنِ تَقُوِیْمِ O (اللہ نِ : ۹۵: ۲) بیچکہ ہم نے انسان کی احک میں یون راعتد ال اور تو ازن والی) ساخت میں پیدا فر مایا ہے۔ وجود میں آیا ہے اور یک دوسری مخلوق سے ارتقاء کے نتیج میں خلا ہر نہیں ہوا۔ انسان کی تخلیق د خطق آ خر' ہونے کے ناطے تخلیق خاص (special creation) ہے ، جسے اللہ رب

\_\_\_\_\_

{274}

دليل آخرت

مذہب جن حقیقتوں کو ماننے کی ہمیں دعوت دیتا ہے، ان میں سے ایک اہم ترین حقیقت آخرت کا تصور ہے، اس کا مطلب ہیہ ہے کہ موجودہ دنیا کے بعد ایک اور دنیا ہے جہاں ہم کو ہمیشہ رہنا ہے، موجودہ دنیا انسان کی امتحان گاہ ہے، یہاں ایک خاص عرصہ کیلئے انسان کو رکھا گیا ہے، اس کے بعد ایک وقت ایسا آنے والا ہے، جب اس کا ما لک اسے تو ڑ کر دوسری دنیا میں لے جائے گا، وہاں تمام انسان دوبارہ زندہ کئے جائیں گے، ہر ایک نے موجودہ دنیا میں جوابی حمل کئے ہیں وہ تمام وہاں خدا کی عدالت میں پیش ہوں گے، اور ہرایک کو اس کے مطابق انعام یا سزادی جائے گی۔ میز ظریق جے ہے یا غلط؟ اس کو جائے گا، موابی ان ان میں پش ہوں

پہلی بات بیہ ہے کہ کا ئنات کے موجودہ نظام میں کیااس طرح کی کسی آخرت کا واقع ہوناممکن نظر آتا ہے، کیا یہاں کچھا یسے واقعات اورا شارے پائے جاتے ہیں، جواس دعوے کی تصدیق کررہے ہوں؟

ی نظر بیسب سے پہلے بیر جا ہتا ہے کہ انسان اور کا ئنات اپنی موجودہ شکل میں ابدی نہ ہوں اور بید دونوں چیزیں ہماری اب تک کی معلومات کے مطابق بالکل یقینی ہیں، ہم اچھی طرح جانتے ہیں کہ یہاں انسان کے لئے بھی موت ہے اور کا ئنات کے لئے بھی موت، دونوں میں سے کوئی بھی موت کے خطرے سے خالی نہیں۔

جولوگ دوسری دنیا کونہیں مانتے وہ قدرتی طور پر بیر چاہتے ہیں کہاسی دنیا کواپنی ابدی خوشیوں کی دنیا بنا ئیں ،انہوں نے اس بات کی بہت تحقیق کی کہ موت کیوں آتی ہے، تا کہ {275}

اس کے اسباب کوروک کر زندگی کو جاوداں بنایا جا سکے ،مگر انہیں اس سلسلے میں قطعی ناکا می ہوئی، ہرمطالعہ نے بالآخریہی بتایا کہ موت یقینی ہے،اس سے چھٹکارانہیں۔ اسی طرح نظام کا ئنات کی موجودہ شکل کا درہم برہم ہونا بھی ایک ایسی چیز ہے جو بالکل واقعاتی طور پر سمجھ میں آتی ہے، اس کا مطلب صرف پیر ہے کہ کا ئنات میں ہم جن چھوٹی چھوٹی قیامتوں سے داقف ہیں، دہی آئندہ کسی دقت زیادہ بڑے پیانے پر ظاہر ہونے دالی ہے، بیصرف موجودہ مقامی قیامتوں کے عالمی پہانے پر داقع ہونے کی پیشین گوئی ہے۔ سب سے پہلا تجربہ جوہم کو قیامت کے امکان سے باخبر کرتا ہے، وہ زلزلہ ہے، زمین کااندرونی حصہ نہایت گرم سیال کی شکل میں ہے جس کا مشاہدہ آتش فشاں پہاڑوں سے نگلنے والے لا واکی شکل میں ہوتا ہے، بیہ مادہ مختلف شکلوں میں زمین کی سطح کومتا شرکرتا ہے، جس کی وجہ سے بعض اوقات زمین کے او برز بردست گڑ گڑا ہٹ کی آ وازمحسوس ہوتی ہے، اور کش مکش کی دجہ سے جھٹلے پیدا ہوتے ہیں۔اسی کا نام زلزلہ ہے، بیزلزلہ آج بھی انسان کے لئے سب سے زیادہ خوفناک لفظ ہے، بیانسان کے او پر قدرت کا ایسا حملہ ہے جس میں فیصلے کا اختیار تمام تر دوسر بے فریق کو ہوتا ہے، زلزلہ کے مقابلے میں انسان بالکل بے بس ہے، بیزلز لے ہمیں یا د دلاتے ہیں کہ ہم ایک سرخ کچھلے ہوئے نہایت گرم مادے کے او پر آباد ہیں،جس سے صرف ۵ / کیلومیٹر کی ایک پہلی سی چٹانی تہہ ہم کوالگ کرتی ہے، جوز مین کے مقابلے میں ویسی ہی ہے جیسے سیب کے او پراس کا باریک چھلکا ،ایک جغرافیہ داں کے الفاظ میں ہمارے آباد شہروں اور نیلے سمندروں کے پنچا یک قدرتی جہنم (Physical Hell) د مک رہا ہے، یا یوں کہنا جاہئے کہ ہم ایک عظیم ڈائنامیٹ کے اوپر کھڑے ہیں جو کسی بھی وفت بھٹ کر سارےنظام ارضی کودرہم برہم کرسکتا ہے۔

iography of the Earth , p.82 Gamow, Georg

{276}

زلزلہ: قیامت کے امکان سے باخبر کرنے والا پہلا تجربہ زلزلہ دراصل چھوٹے پیانے کی قیامت ہے جب دہشت انگیز گڑاہٹ کے ساتھ ز مین پچٹ جاتی ہے، جب پختہ مکانات تاش کے بتوں کے گھروندے کی طرح گرنے لگتے ہیں، جب زمین کا او پری حصہ دسس جاتا ہے،اوراندرونی حصہ او پر آجاتا ہے، جب آبادترین شهر چند کمحوں میں دحشت ناک کھنڈر کی صورت اختیار کر لیتے ہیں، جب انسان کی لاشیں اس طرح ڈ ھیر ہوجاتی ہیں جیسے مری ہوئی محصلیاں زمین کے اوپر پڑ ی ہوں ، یہ زلزلہ کا دفت ہوتا ہے،اس وقت انسان محسوس کرتا ہے کہ وہ قدرت کے مقابلے میں کس قدر بے بس ہے، بیہ زلزلے بالکل اچانک آتے ہیں، درحقیقت زلزلے کا المیہ اس امر میں پوشیدہ ہے کہ کوئی بھی شخص بہ پیشین گوئی نہیں کرسکتا کہ زلزلہ کب اور کہاں آئے گا ، بہزلز لے گویا اچا نک آنے والی قیامت کی پیشگی اطلاع ہیں، یہ ہمیں بتاتے ہیں کہ زمین کا ما لک کس طرح زمین کے موجودہ نظام کوتوڑنے پر یوری طرح قا درہے۔

لامحد ودخلاميس بےشارستاروں کا ممکنہ گھراؤ

یہی حال ہیرونی کا ئنات کا ہے،کا ئنات نام ہےایک ایسے لامحدود خلا کا جس میں بے انتہا بڑے بڑے آگ کے الاؤ (ستارے) بے شارتعداد میں اندھا دھند گردش کررہے ہیں ،جیسے بے شارلٹوکسی فرش پر ہماری تمام سواریوں سے زیادہ تیزی کے ساتھ مسلسل ناچ رہے ہوں۔

، بیگردش کسی بھی وقت زبردست ظکراؤ کی صورت اختیار کر سکتی ہے، اس وقت کا ئنات کی حالت بہت بڑے پیانے پر ایسی ہی ہوگی جیسے کروروں بمبارہوائی جہاز بموں سے لدے ہوئے فضامیں اڑ رہے ہوں اور ایکا یک سب کے سب با ہم ظکرا جائیں اورا جرام ساوی {277}

کااس قسم کائلراؤ کسی بھی درجہ میں حیرت انگیز نہیں ہے بلکہ میہ بات حیرت انگیز ہے کہ وہ آخر نگرا کیوں نہیں جاتے ،علم الافلاک کا مطالعہ بھی بتا تا ہے کہ ستاروں کا با ہم نگرا جانام کمن ہے، چنانچ پنٹسی نظام کے وجود میں آنے کی ایک توجیہہ اسی قسم کے نگرا اؤ پر کی گئی ہے، اس نگرا وُ کو اگر ہم بڑے پیانے پر قیاس کر سکیں تو ہم نہا بیت آسانی سے زیر بحث امکان کو سمجھ سکتے ہیں، کیونکہ دراصل اسی واقعہ کا دوسرا نام' قیامت' ہے، نظر میہ ' کا سُنات کا موجودہ نظام ایک روز رہم ہر ہم ہوجائے گا، اس کے سوااور پچھ نہیں ہے کہ جو واقعہ کا سُنات کے اندرا بندائی شکل میں موجود ہے وہ ہی ایک روز انتہائی شکل میں پیش آنے والا ہے، قیامت کا آنا ہمارے لئے ایک معلوم حقیقت ہے، فرق صرف میہ ہے کہ آج ہم اسے امکان کی حدتک جانتے ہیں اور کل اسے واقعہ کی صورت میں دیکھیں گے۔

آخرت کے امکان کے سلسلے میں دوسرا مسلہ زندگی بعد موت کا مسلہ ہے، '' کیا مرنے کے بعد بھی کوئی زندگی ہے؟'' موجودہ ذہن اپنے آپ سے سوال کرتا ہے، اور پھر خود ہی اس کا جواب دیتا ہے '' نہیں ، مرنے کے بعد کوئی زندگی نہیں ، کیونکہ ہم جس زندگی سے واقف میں وہ مادی عناصر کی ایک خاص تر تیب کے اندر پائی جا سمتی ہے ، موت کے بعد یہ تر تیب باقی نہیں رہتی ، اس لئے موت کے بعد کوئی زندگی بھی نہیں ہو سکتی '' مرنے کے بعد کی زندگی کے بارے میں سائنسی دلیل ہم جانتے ہیں کہ انسان کا جسم بحض خاص قشم کے اجسام سے مل کر بنا ہے جس کی م موق ہے ، یہ کو طبے (IBO) کہتے ہیں ، یہ خلی نہایت پیچیدہ ساخت کے چھوٹے چھوٹے ریزے ہیں، جن کی تعداد ایک متوسط قد کے انسان میں تقریبا ۲۲/ پرم ہوتی ہے، یہ گویا ہے شار چھوٹی چھوٹی اینٹیں ہیں ، جن کے ذریعہ ہمارے جسم کی عمارت تھیں ہوتی ہے ، موق ہے ہوتے کے {278}

کہ عمارت کی اینٹیں پوری زندگی تحروبی کی وہی رہتی ہیں، جوشر وع میں اس کے اندر لگانی گئ تقییں ، عکر جسم کی اینٹیں ہر وقت بدلتی رہتی ہیں، جس طرح ہر چلنے والی مشین کے اندر گھساؤ (Depreciation) کاعمل ہوتا ہے ، اسی طرح ہماری جسمانی مشین بھی تھستی ، اور اس کی ''اینٹیں'' مسلسل ٹوٹٹوٹ کر کم ہوتی رہتی ہیں (خلیے کو'' اینٹ' نیہاں محض خلا ہری مشا، ہرت کی بنا پر کہا گیا ہے، ورنہ حقیقت یہ ہے کے خلیہ ایک نہا یت پیچیدہ مرکب ہے جو بذات خود ایک مکمل جسم رکھتا ہے، اور اس کے مطالعہ کے لئے ایک نیا یہ میں وجود میں آ چکی ہے۔ وہ تما م اینٹیں مہیا کرتی ہے وری ہوتی ہوں کی ہوتی ہے، عذا ہضم ہو کر ہمار ہے جو بذات خود میں میں میں میں میں کرتی ہے جوٹوٹ کی وجہ سے ہر روز ہمار ہے جو میں آ چکی ہے۔ وہ تما م اینٹیں مہیا کرتی ہے جوٹوٹ کی وجہ سے ہر روز ہمار ہے جس کو درکار ہوتی ہیں گویا مشین ہوئے دریا کے ایک ایسے مرکب کا جو ہر آن اپنے آپ کو بدلتا رہتا ہو، اس کی مثال

اسی طرح ہر آن ہمار ہے جسم میں ایک تبدیلی ہوتی رہتی ہے، یہاں تک کہ ایک وقت آتا ہے، جب جسم کی پیچھلی تمام اینٹیں ٹوٹ کرنگل جاتی ہیں، اوران کی جگہ کمل طور پرنٹی اینٹیں لے لیتی ہیں، بیچ کے جسم میں بیعمل جلد جلد ہوتا ہے، اور عمر کے بڑھنے سے اس کی رفتار سست ہوتی رہتی ہے، اگر پوری عمر کا اوسط لگایا جائے تو یہ کہا جا سکتا ہے کہ ہر دس سال میں جسم کے اندر بیتبدیلی واقع ہوتی ہے، ظاہری جسم کے خاتے کا بیعمل برابر ہوتا رہتا ہے، مگر اندر کا انسان اسی طرح اپنی اصل حالت میں موجو در ہتا ہے، اس کا علم ، اس کا حافظ اس کی تمنا ئیں، آپ کو وہ ہی سابق ''انسان'' محسوس کرتا ہے جو پہلے تھا حالا نکہ اس کی آنکھ، کان ، ناک، ہاتھ {279}

، پاؤل غرض ناخن سے بال تک ہر چیز بدل چکی ہوتی ہے۔ اب اگر جسم کے خاتمہ کے ساتھ اس جسم کا انسان بھی مرجا تا ہوتو خلیوں کی تبدیلی سے اسے بھی متاثر ہونا چا ہے ، مگر ہم جانتے ہیں کہ ایسانہیں ہوتا، بیدواقعہ ثابت کرتا ہے کہ انسان یا انسانی زندگی جسم سے الگ کوئی چیز ہے جوجسم کی تبدیلی اور موت کے باوجود اپناوجود باقی رکھتی ہے وہ ایک گھاٹ ہے جس کی گہرائی میں اجسام یا دوسر ے الفاظ میں خلیوں کی ایک مسلسل آمدور فت جاری ہے، چنانچہ ایک سائنس دان نے حیات یا انسانی ہستی کو ایک ایسی مستقل بالذات چیز قرار دیا ہے، جو مسلسل تغیر ات کے اندر غیر متغیر حالت میں اپناوجود باقی رکھتی ہے، اس کے الفاظ میں :۔

Personality is changelessness in change. اگرمون یخض جسم کے خاتیے کا نام ہوتو ہم کہ سکتے ہیں کہ ایسے ہڑمل کی تکمیل کے بعد گویا انسان ایک بار مرگیا، اب اگر ہم اس کود یکھتے ہیں تو یہ دراصل اس کی دوسری زندگی ہے ، جو اس نے مرکز حاصل کی ہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ پچ اس سال کی عمر کا ایک زندہ څخص جس کو ہم اپنی آنکھوں سے چلتا پھرتا دیکھتے ہیں، وہ اپنی اس مختصری زندگی میں کم از کم پانچ بار کمل طور پر مرچکا ہے، پانچ بار کی جسمانی موت سے اگر ایک انسان نہیں مرا تو چھٹی بار کی موت کے بارے میں آخر کیوں یقین کرلیا گیا ہے کہ اس کے بعد وہ لاز ما مرجائے گا، اس کے بعد اس کے لئے زندگی کی کوئی صورت نہیں۔ ہر س کے لئے مذہب دوسری زندگی کے او پر عقیدہ رکھتا ہے، دوسری زندگی کا ایک عظیم مقصد ہے، اور وہ یہ کہ موجودہ دنیا کی اچھا ئیوں اور برائیوں کا بدلہ دیا جائے۔ {280}

انسانی خیالات (تحت الشعور) کامکمل شکل میں محفوظ ہونا عقیدہ ؓ خرت کا بیجز وبھی اس وقت بالکل ممکن نظر آن لگتا ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ کا مُنات میں چیرت انگیز طور پر ہر شخص کا نامہ اعمال رات دن ایک لمحہ کے وقفہ کے بغیر صنبط (Record) کیا جارہا ہے، آ دمی تین شکلوں میں اپنی ہت کی کو ظاہر کرتا ہے: نیت ، قول اور عمل ، بیتیوں چیز یں کمل طور پر محفوظ کی جارہی ہیں ، ہما را ہر خیال ، ہماری زبان سے نکل ہوا ہر لفظ اور ہماری تما م کارروا ئیاں کا ننات کے پردہ پر اس طرح نقش ہور ہی ہیں کہ کہی بھی وقت ان کو نہا ہے صحت کے ساتھ دہر ایا جا سکے اور بی معلوم ہو سکے کہ دنیا کی زندگی میں کس نے کیا کہا،

جوخیالات ہمارے دل میں گزرتے ہیں ،ہم بہت جلدانہیں بھول جاتے ہیں ،اس سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ وہ ہمیشہ کے لئے ختم ہو گئے ،مگر جب ہم مدتوں کی ایک بھولی ہوئی بات کوخواب میں دیکھتے ہیں یا ذہنی اختلال کے بعد آ دمی ایسی باتیں بو لنے لگتا ہے جواس کے فراموش شدہ ماضی سے متعلق ہیں ،تو بیہ واقعہ ظاہر کرتا ہے کہ آ دمی کا حافظہ اتنا ہی نہیں ہے جتنا شعوری طور پرمحسوس کرتا ہے ،حافظہ کے بچھ خانے ایسے بھی ہیں جو بظاہر شعور کی گرفت میں نہیں رہتے مگر وہ موجود ہوتے ہیں۔

یہ اور اس طرح کے دوسرے تجربوں سے ثابت ہوا ہے کہ ہمارے تمام خیالات مستقل طور پراپنی پوری شکل میں محفوظ رہتے ہیں، حتی کہ ہم چاہیں بھی تو انہیں محونہیں کر سکتے ، یہ پتحقیقات بتاتی ہیں کہ انسانی شخصیت صرف وہی نہیں ہے ، جسے ہم شعور کہتے ہیں ، بلکہ اس کے برعکس نفس انسانی کا ایک حصہ ایسا بھی ہے ، جو ہمارے شعور کی سطح کے پنچے موجو در ہتا ہے ، یہ حصہ جسے فرائڈ تحت شعور (Sub-Conscious) یا لاشعور (Unconscious) کا نام {281}

دیتا ہے، بیہ ہماری شخصیت کا بہت بڑا حصہ ہے۔ تحت شعور کا نظریداب نفسیات میں عام طور پرتسلیم کیا جاچ کا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر بات جوآ دمی سوچتا ہے اور ہراچھایا براخیال جواس کے دل میں گزرتا ہے وہ سب کا سب نفس انسانی میں اس طرح نفش ہوجا تا ہے کہ پھر بھی نہیں مٹتا، وقت کا گزرنا یا حالات کا بدلنااس کے اندر ذرہ برابر کوئی تنبریلی پیدانہیں کرتا۔ بیہ واقعہ انسانی ارادہ کے بغیر ہوتا ہے خواہ انسان اسے چاہے یانہ چاہے۔

فرائد مي مخط ب قاصر ب كه نيات اوراعمال كاس احتياط اور حفاظت كساتھ تحت شعور ميں ضبط رہنا كارخانة قدرت كے اندركون سے مقصد كو پورا كرتا ہے ،اس لئے وہ فلسفيوں كواس مسئلہ پرسو چنے كى دعوت ديتا ہے، مگر اس واقعہ كوآ خرت كے نظر بے كے ساتھ ملاكر ديكھا جائے تو فوراً اس كى معنويت سمجھ ميں آجاتى ہے، يہ واقعہ صرت طور پر اس امكان كو ظاہر كرتا ہے كہ جب دوسرى زندگى شروع ہوگى تو ہر شخص اپنے پورے نامة اعمال كے ساتھ وہاں موجود ہوگا، آدمى كا خود اپنا وجود گواہى دے رہا ہوگا كہ كن نيتوں اوركن خيالات كے ساتھ اس تحواس نے دنيا ميں زندگى بسركى تھى۔

وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ وَنَعُلَمُ مَا تُوَسُوِسُ بِهِ نَفُسُهُ وَنَحُنُ اَقُرَبُ اِلَيْهِ مِنُ حَبُلِ الْوَرِيُدِ (ق: ٦ ١)

اورہم نے بنایاانسان کواورہم جانتے ہیں جو باتیں آتی رہتی ہیں اس کے جی میں ،اور ہم اس کے رگ جاں سے بھی زیادہ قریب ہیں۔ آ واز کی لہر و**ں کا فضا میں مستقل باقی رہنا** (Deat Waves) اب قول کے مسئلہ کو لیجئے ،نظریۂ آخرت بیہ کہتا ہے کہ آ دمی اپنے اقوال کے لئے

جواب دہ ہے، آپ خواہ بھلی بات کہیں یا کسی کو گالی دیں، آدمی اپنی زبان کو سچائی کا پیغام

{282}

پہنچانے کے لئے استعال کرے یا شیطان کا مبلغ بن جائے ، ہر حال میں ایک کا نناقی انتظام کے تحت اس کے منصب نکلے ہوئے الفاظ کا کممل ریکارڈ تیار کیا جارہا ہے (مَایَکُفِظُ مِنُ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ دَقِيْبٌ عَتِيْدٌ) اور بیر ریکارڈ آخرت کی عدالت میں حساب کے لئے پیش ہوگا۔

یہ بھی الی چیز ہے جس کا ممکن الوقوع ہونا ہماری معلوم دنیا کے عین مطابق ہے، ہم جانتے ہیں کہ جب کوئی شخص ہو لنے کے لئے اپنی زبان کو حرکت دیتا ہے تو اس حرکت سے ہوا میں لہریں پیدا ہوتی ہیں جس طرح ساکن پانی میں پھر بھینکنے سے لہریں پیدا ہوتی ہیں، اگر آپ ایک برقی گھنٹی کو شیشہ کے اندر ککمل طور پر بند کردیں اور بجلی کے ذریعہ سے اسے بجائے تو آنکھوں کو دہ گھنٹی تجتی ہوئی نظر آئے گی ، مگر آ واز سنائی نہیں دے گی ، کیونکہ شیشہ بند ہونے کی وجہ سے اس کی لہریں کا نوں تک نہیں پہنچ رہی ہیں، یہی لہریں ہیں جو '' آ واز'' کی صورت میں ہمارے کان کے پردے سے طرح ہم بو لے ہوئے این اختر کے ان کو ہمارے د ماغ تک پہنچاد سے ہیں، اور اس طرح ہم ہو لے ہوئے الفاظ کو سمجھنے لگتے ہیں جس کو د سننا'' کہا جاتا ہے۔

ان لہ وں کے سلسلے میں بید ثابت ہو چکا ہے کہ وہ ایک مرتبہ پیدا ہونے کے بعد مستقل طور پر فضا میں باقی رہتی ہیں، اور بیمکن ہے کہ سی بھی وقت انہیں دہرایا جا سکے، اگر چہ سائنس ابھی اس قابل نہیں ہوئی ہے کہ ان آ واز وں یاضح تر الفاظ میں ان لہر وں کو گرفت کر سکے جوقد یم ترین زمانے سے فضا میں حرکت کررہی ہیں، اور نہ ابھی تک اس سلسلے میں کوئی خاص کوشش ہوئی ہے، تا ہم نظری طور پر بیشلیم کرلیا گیا ہے کہ ایسا آلہ بنایا جا سکتا ہے جس سے زمانہ قد یم کی آ وازیں فضا سے لے کراسی طرح سی جاسکیں جس طرح ہم ریڈ یوسٹ کے ذریعہ ان لہر وں {283}

کوفضا سے وصول کر کے سنتے ہیں، جوکسی براڈ کا سٹنگ اسٹیشن سے جیجی گئی ہوں۔ فی الحال اس سلسلے میں جومشکل ہے ، وہ ان کو گرفت کرنے کی نہیں ہے بلکہ الگ کرنے کی ہے،اییا آلہ بنانا آج بھی ممکن ہے، جوقد یم آوازوں کو گرفت کر سکے،مگرابھی ہم کو ایسی کوئی تدبیزہیں معلوم جس کے ذریعہ بے شارملی ہوئی آوازوں کوالگ کرکے سناجا سکے، یہی دفت ریڈ یونشریات میں بھی ہے ،مگر اس کو ایک مصنوعی طریقہ اختیار کرکے حل کرلیا گیاہے، دنیا بھر میں سیگروں ریڈ یواسٹیشن ہیں، جو ہر وقت مختلف قشم کے بروگرام نشر کرتے رہتے ہیں، بیتمام پروگرام ایک لاکھ چھیاسی ہزارمیل فی سکنڈ کی رفتار سے ہر وفت ہمارے گرد د پیش گزرت رستے ہیں، بظاہر بیہ ہونا جا ہے کہ جب ہم ریڈ یوکھولیں تو بیک وقت بہت سی نا قابل فہم آوازیں ہمارے کمرے میں گونچنے لگے،مگراپیا نہیں ہوتا،اس کی دجہ یہ ہے کہ تمام نشرگا ہیں، اپنی اپنی آواز کومختلف طولِ موج پر نشر کرتی ہیں، کوئی چھوٹی کوئی بڑی، اس طرح مختلف نشر گا ہوں سے کلی ہوئی آ وازیں مختلف طول کی موجوں میں فضا کےاندر پھیلتی ہیں،اب جہاں کی آواز جس میٹر بینڈ پرنشر کی جاتی ہے،اس پراپنے ریڈ یوسٹ کی سوئی گھما کرہم وہاں کی آوازس لیتے ہیں۔

اسی طرح غیر مصنوعی آواز وں کوالگ کرنے کا کوئی طریقہ انجمی دریافت نہیں ہوا ہے ، در نہ آج ہم بھی ہرزمانے کی تاریخ کواس کی اپنی آواز میں سن سکتے تھے، تاہم اس سے بیہ امکان قطعی طور پر ثابت ہوجا تا ہے کہ آئندہ بھی ایسا ہو سکتا ہے، اس تجربہ کی روشنی میں نظریۂ آخرت کا میہ جزو ہمارے لئے بعید از قیاس نہیں رہتا کہ انسان جو کچھ بولتا ہے وہ سب ریکارڈ ہور ہا ہے، اور اس کے مطابق ایک روز ہر شخص کو جواب دہمی کرنی ہوگی ، ہر شخص کے ساتھ خدا کے فرشتے یا دوسر لے لفظوں میں بہت سے غیر مرئی حافظین (Recorders) لگے ہوئے ہیں، جو ہمارے نظے ہوئے ایک ایک لفظ کو نہا ہے۔ درجہ صحت کے ساتھ کا نے ک {284}

پلیٹ پرتفش کررہے ہیں۔ ابعمل کے مسئلہ کو لیجئے، اس سلسلے میں بھی ہماری معلومات حیرت انگیز طور پر اس کا ممکن الوقوع ہونا ثابت کرتی ہیں، سائنس بتاتی ہے کہ ہمارے تمام اعمال، خواہ وہ اند ھیرے میں کئے گئے ہوں یا اجالے میں، تنہائی میں ان کا ارتکاب ہوا ہویا مجمع کے اندر، سب کے سب فضامیں تصویری حالت میں موجود ہیں اورکسی بھی وقت ان کو یکجا کرکے ہر شخص کا پورا کارنامہ ُ حیات معلوم کیا جاسکتا ہے۔

ہمارے عمل کا (اندھیرے،اچالے میں) فضامیں حرارتی لہروں کی

شكل ميں محفوظ ہونا

جد ید تحقیقات سے ثابت ہوا ہے کہ ہر چیز خواہ وہ اند هیر بی ہو یا اجالے میں ، تر کر ہوئی ہو یا حرکت کررہی ہو، وہ جہاں یا جس حالت میں ہو، اپنے اندر سے مسلسل حرارت خارج کرتی رہتی ہے ، بیر ارت چیز وں کے ابعاد وا شکال کے اعتبار سے اس طرح نکلتی ہے کہ وہ بعینہ اس چیز کاعکس ہوتی ہے جس سے وہ نگلی ہے ، جس طرح آ واز کی لہریں اس مخصوص تفر تفرا ہٹ کاعکس ہوتی ہیں ، جو کسی زبان پر جاری ہوئی تھی ، چنا نچا یسے کی رے ایجاد کتے گئے ہیں ، جو کسی چیز سے نظلی ہوئی حرارتی لہر وں (Heat Waves) کو اخذ کر کے اس کا اس محضوص حالت کا فوٹو تیار کر دیتے ہیں جبکہ وہ لہریں اس سے خارج ہوئی تھیں ، مثلا میں کی اس محضوص حالت کا فوٹو تیار کر دیتے ہیں جبکہ وہ لہریں اس سے خارج ہوئی تھیں ، مثلا میں اس وقت ایک مسجد میں بیٹھا ہوا لکھر ہا ہوں ، اس کے بعد میں یہاں سے چلا جاؤں گا ، مگر اس وقت ایک موجودگی کے دوران میں نے جو حرارتی لہریں خارج کیں ہیں ، وہ بد ستور موجود رہیں گی اور حرارت دیکھنے والی مشین کی مدد سے خال شدہ مقام سے میر اعکمل فوٹو حاصل کیا

## {285}

بیں، اس کے بعد کی لہروں کاعکس اتارنے کی طاقت ان میں نہیں ہے۔ ان کیمروں میں انفراڈ شعاعوں سے کام لیاجا تاہے ، اس لئے وہ اند هیرے اور اجالے میں کیساں فوٹو لے سکتی ہیں، امریکہ اور انگلینڈ میں اس دریافت سے کام لینا شروع ہو گیا ہے، چند سال پہلی کی بات ہے، ایک رات نیویارک کے او پر ایک پُر اسر ار ہوائی جہاز چکر لگا کر چلا گیا، اس کے فور أبعد مذکورہ بالا کیمرے کے ذریعہ فضا سے اس کی حرارتی تصویر لی گئی، اس کے مطالعہ سے معلوم ہو گیا کہ اڑنے والا جہاز کس ساخت کا تھا، (ریڈرڈ انجسٹ، کو میر ۱۹۶۰ء) اس کیمرے کو مصور حرارت (Evaporagraph) کہتے ہیں ، اس کا ذکر کرتے ہوئے ہندوستان ٹائمنر نے لکھا تھا کہ اس کا مطلب ہے ہے کہ آئندہ ہم تاریخ کو پردہ فلم کے او پر دیکھی ہیں گے اور ہو سکتا ہے کہ چھلے ادوار کے بارے میں ایسے ایسے انگستافات

یدایک جمرت انگیز دریافت ہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ جس طرح فلم اسٹوڈیو میں نہایت تیز رفتار کیمرے ایکٹروں اور ایکٹر سوں کی تمام حرکات وسکنات کی تصویر لیتے رہتے میں، اسی طرح عالمی پیانے پر ہر شخص کی زندگی فلمائی جارہی ہے، آپ خواہ سی کوتھ پڑ ماریں یا کسی غریب کا بوجھ اٹھادیں، ایچھ کام میں مصروف ہوں یا برے کام کے لئے دوڑ دھوپ کرر ہے ہوں، اندھیرے میں ہوں یا اجالے میں، جہاں اور جس حال میں ہوں، ہر وفت آپ کا تمام عمل کا کنات کے پردہ پڑ خش ہور ہا ہے، آپ اے روک نہیں سکتے، اور جس طرح فلم اسٹوڈیو میں دہرائی ہوئی کہانی کو اس کے بہت بعد اور اس سے بہت دور رہ کر ایک شخص نے جو کچھ کیا ہے اور جن واقعات کے درمیان اس نے زندگی گز اری ہے، اس کی پوری تضویر ایک روز اس کے سا میں اس کی پوری اختی ہو کہ ہو ہو ہے ہوں ہے ہوں ہو ہوں ہے ہوں ہوں ہو ہو ہوں کے ہوں، ایک ہوئی کہانی کو اس کے بہت بعد اور اس سے ہوت دور رہ کر ایک شخص اسکر ین پر اس طرح دیکھتا ہے گویا وہ عین موقع واردات پر موجود ہو، ٹھیک اسی طرح ہر شخص {286}

مَا لِهٰذَا الْكِتَابَ لَا يُغَادِرُ صَغِيْرَةً وَّ لَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا. (كهف: ٩ ٣) ترجمہ: بیکیساد فتر ہے جس نے میراح چوٹا بڑا کوئی کام بھی درج کئے بغیر نہیں چھوڑا ہے! او پر کی تفصیلات سے معلوم ہوا کہ دنیا میں ہرانسان کامکمل اعمال نامہ تیار کیا جار ہا ہے، جو خیال بھی آ دمی کے دل میں گزرتا ہے، وہ ہمیشہ کے لئے محفوظ ہوجاتا ہے، اس کی زبان سے نکلا ہوا ایک ایک لفظ نہایت صحت کے ساتھ ریکارڈ ہور ہاہے، ہر آ دمی کے اردگرد ایسے کیمرے لگے ہوئے ہیں جواند هیرےاوراجالے کی تمیز کئے بغیر شب وروز اس کی فلم تیار کررہے ہیں، گویاانسان کافلبیعمل ہویالسانی عمل یاعضوی عمل، ہرایک نہایت با قاعدگی کے ساتھ درج کیا جارہا ہے،اس حیرت انگیز صورت حال کی توجیہہ اس کے سوااور کچھ ہیں ہو سکتی کہ خدا کی عدالت میں ہرانسان کا جومقدمہ پیش ہونے والا ہے، بیسب اس کی شہادت فراہم کرنے کے انتظامات میں، جوخود عدالت کی طرف سے کئے گئے میں ،کوئی بھی شخص ان واقعات کی اس سے زیادہ معقول توجیہہ پیش نہیں کرسکتا ،اب اگر صریح واقعہ بھی آ دمی کو آخرت میں ہونے والی بازیرس کا یقین نہیں دلاتا تو مجھے نہیں معلوم کہ وہ کون سا واقعہ ہوگا جواس کی آنگهرکھولےگا؟!

تقاضا: \_

او پرہم نے آخرت کے تصور پراس حیثیت سے بحث کی ہے کہ موجودہ کا ئنات میں کیا اس قسم کی سی آخرت کا واقع ہوناممکن ہے جس کا مذہب میں دعویٰ کیا گیا ہے، اس سے یہ ثابت ہوجا تا ہے کہ بیآ خرت قطعی طور پر ممکن الوقوع ہے، اب بید کیھئے کہ کیا ہماری دنیا کو اس قسم کی آخرت کی کوئی ضرورت بھی ہے، کیا کا ئنات اپنے موجودہ ڈھانچہ کے اعتبار سے تقاضا کرتی ہے کہ آخرت لاز ما وقوع میں آئے؟ {287}

سب سے پہلے نفسیاتی پہلو کو لیجئے کہنگھم نے اپنی کتاب (Plato's Apology) میں زندگی بعد موت کے عقید ے کو خوش کن لا ادریت (Cheerful Agnosticism) کہا ہے، یہی موجودہ زمانے میں تمام بے خدا مفکرین کا نظریہ ہے، ان کا خیال ہے کہ دوسری زندگی کا عقیدہ انسان کی اس ذہنیت نے پیدا کیا ہے کہ وہ اپنے لئے ایک ایسی دنیا تلاش کرنا چاہتا ہے جہاں وہ موجودہ دنیا کی محدود یتوں اور مشکلات سے آزاد ہو کر خوش اور فراغت کی ایک دل پیند زندگی حاصل کر سکے، بیعقیدہ انسان کی محض ایک مفروضہ خوش فہمی ہے، جس کے ذریعہ وہ اس خیالی تسکیدن میں مبتلار ہنا چاہتا ہے کہ مرنے کے بعد وہ اپنی خیوب زندگی کو چاہتا گا، ورنہ جہاں تک حقیقت واقعہ کا تعلق ہے، ایسی کوئی دنیا واقع میں موجود نہیں ہے۔

گرانسان کی بیطلب بذات خود آخرت کا ایک نفسیاتی ثبوت ہے، جس طرح پیاس کا لگنا پانی کی موجودگی اور پانی اور انسان کے در میان راط کا ایک داخلی ثبوت ہے، اسی طرح ایک بہتر دنیا کی طلب اس بات کا ثبوت ہے کہ ایسی ایک دنیا فی الواقع موجود ہے اور ہم سے اس کا براور است تعلق ہے، تاریخ بتاتی ہے کہ قدیم ترین زمانے سے عالمگیر پیانے پر بیطلب انسان کے اندر موجود رہی ہے، اب بینا قابل قیاس ہے کہ ایک ایساواقعہ جو ہمارے لئے اس بیانے پر اور اس قدر ابدی شکل میں انسان کو متا تر کردے، ایک ایساواقعہ جو ہمارے لئے اس امکان کا قریبنہ پیدا کرتا ہے کہ دوسری بہتر دنیا موجود ہو نی چاہئے ،خود اسی واقعہ کو فرضی قرار دینا صرت ہے دھرمی کے سوااور پڑھ ہیں۔

جولوگ اتنے بڑے نفسیاتی تقاضے کو بیہ کہ کرنظر انداز کردیتے ہیں کہ بیغیر حقیقی ہے، مجھے نہیں معلوم کہ پھراس زمین پروہ کون ساواقعہ ہے جس کو وہ حقیقی سمجھتے ہیں،اورا گر سمجھتے ہیں تواس کے لئے ان کے پاس کیا دلیل ہے، بیہ خیالات اگر صرف ماحول کا نتیجہ ہیں تو وہ انسانی جذبات کے ساتھ اتن مطابقت کیوں رکھتے ہیں، کیا دوسری کسی ایسی چیز کی مثال دی جاسکتی {288}

ہے جو ہزاروں سال کے دوران میں اس قدرتسلسل کے ساتھ انسانی جذبات کے ساتھ اپنی مطابقت باقی رکھ تکی ہو، کیا کوئی بڑے سے بڑا قابل شخص میصلاحیت رکھتا ہے کہ ایک فرضی چیز گڑھے اور اس کو انسانی نفسیات میں اس طرح شامل کردے، جس طرح بیا حساسات انسانی نفسیات میں سموئے ہوئے ہیں۔

ساری معلوم دنیا کے اندر صرف انسان ایک ایبا وجود ہے جو کل (Tomorrow) کا تصور رکھتا ہے ، بیصرف انسان کی خصوصیت ہے کہ وہ مستقبل کے بارے میں سوچتا ہے اور این آئندہ حالات کو بہتر بنانا چاہتا ہے ، اس میں شک نہیں کہ بہت سے جانو ربھی ''کل'' کے لیے عمل کرتے ہیں ، مثلا چو نٹیاں گرمی کے موسم میں جاڑے کے لیے خور اک جمع کرتی ہیں ، عمر جانوروں کا اس قسم کاعل محض جبلت کے تحت غیر شعوری طور پر ہوتا ہے ، وہ ''کل'' کی ضرورتوں کو سوچ کر بالفصد ایسانہیں کرتے ، بلکہ بلا ارادہ طبعی طور پر انجام دیتے ہیں ، اور بطور نتیجہ وہ ان کے مستقبل میں انہیں کام آتا ہے ، ''کل'' کو ذئبن میں رکھ کر اس کی خاطر سوچن نتیجہ وہ ان کے مستقبل میں انہیں کام آتا ہے ، ''کل'' کو ذئبن میں رکھ کر اس کی خاطر سوچن نتیجہ وہ ان کے مستقبل میں انہیں کام آتا ہے ، ''کل'' کو ذئبن میں رکھ کر اس کی خاطر سوچن زیادہ مواقع ملنے جاہت کے معن میں خار ہے کہ انسان کی خاطر سوچن زیادہ مواقع ملنے چاہتے ، جانوروں کی زندگی صرف آج کی زندگی ہے ، وہ زندگی کا کوئی ''کل''

اییانہ ہونانظام فطرت کے خلاف ہے۔ سائنس اور ٹکنالوجی نے جونظام بنایا ہے، وہ پچھ مادی ظواہرانسان کودے دے، مگر خوشی اور اطمینان قلب کی دولت پھر بھی اسے ہیں دیتا، تہذیب جدید کے انسان کے بارے میں بلیک (Blake) کے بیالفاظ نہایت صحیح ہیں:۔ A mark in every face I meet , Marks of weakness, marks of woe .

برٹرینڈ رسل نے اعتراف کیا ہے کہ' بہاری دنیا کے جانورخوش ہیں،انسانوں کو بھی خوش ہونا جا ہے مگر جدید دنیا میں انہیں پیغمت حاصل نہیں' ۔

Conquest of Happiness, p.11

بلکہ رسل کے الفاظ میں تو صورت حال یہ ہے کہ لوگ کہنے لگے ہیں کہ اس کا حصول ممکن ہی نہیں:۔

Happiness in the modern world has become an impossibility .p.93

اب اخلاقی تقاضے کو لیچئے، اس حیثیت سے جب ہم دیکھتے ہیں تو دنیا کے حالات شدید طور پراس بات کا تقاضا کرتے ہیں کہ اس کی ایک آخرت ہو، اس کے بغیر ساری تاریخ بالکل بے معنی معلوم ہوتی ہے۔

یہ ہمارا ایک فطری احساس ہے کہ ہم خیر اور شربظم اور انصاف میں تمیز کرتے ہیں، انسان کے سواکسی بھی مخلوق کے اندر یہ خصوصیت نہیں پائی جاتی ، مگر انسان ، پی کی دنیا وہ دنیا ہے جہاں اس احساس کوسب سے زیادہ پامال کیا جار ہا ہے، انسان این این اے نوع پرظلم کرتا ہے، وہ اس کولو ٹتا ہے، اس کوتل کرتا ہے اور طرح طرح سے اس کو نکیف پہنچا تا ہے، حالا نکہ جانوروں تک کا بیحال ہے کہ وہ اپنی نوع کے ساتھ سفاکی نہیں کرتے ، پھیڑ یہ اور شیر اپنی نوع کے لئے بھیڑ پے اور شیز نہیں ہیں، مگر انسان کے لئے بھیڑ پا، ہوا ج نوع کے لئے بھیڑ پا، ہوا ہی ہو کہ اس کو دانسان کے لئے بھیڑ پا، ہوا ہے۔ ہولنا ک کہانی وجود میں لاکر ہمیشہ کے لئے ختم ہوجائے ، ہماری فطرت جواب دیتی ہے کہ نہیں، انسان کے اندر عدل وانصاف کا احساس تقاضا کرتا ہے کہ ایسا نہیں ہو سکتا اور نہ ایں ہونا چاہتے ، ایک دن ایسا آن نا ضروری ہے، جب حق اور ناحق الگ ہو، ظالم کو اس کے لئے میں اور {290}

مظلوم کواس کی مظلومیت کا بدلہ ملے، بیا یک ایسی طلب ہے جس کواسی طرح تاریخ سے الگ نہیں کیا جاسکتا جس طرح اسے انسان سے الگنہیں کیا جاسکتا۔

فطرت اور واقعہ کا یہ تضاوبتا تا ہے کہ اس خلاکو لازمًا پر ہونا چا ہے ، جو پچھ ہور ہا ہے ، اور جو پچھ ہونا چا ہے دونوں کا فرق ثابت کرتا ہے کہ ابھی زندگی کے ظہور کا کوئی اور اسٹیج باقی ہے ، یہ خلا پکارر ہا ہے کہ ایک وقت ایسا ہونا چا ہے جب دنیا کی تکمیل ہو، مجھے جیرت ہے کہ لوگ ہارڈ می کے فلسفہ پر ایمان لاکر دنیا کوظلم اور بے رحمی کی جگہ بچھنے لگتے ہیں ، مگر یہی خالمانہ صورتِ حال انہیں اس یقین کی طرف نہیں لے جاتی کہ جو پچھ آج مو دوزہیں ہے ، مگر عقل جس کا نقاضا کرتی ہے اسے کل وقوع میں آنا چا ہے ۔

آخرت کے نظریے میں ایک ایسامحرک موجود ہے جو بدعنوانیوں سے بچنے کے مسئلے کو ہر شخص کا اپنا مسئلہ بنادیتا ہے ، وہ ہر شخص کے لئے کیساں اہمیت رکھتا ہے ، خواہ وہ ماتحت ہویا افسر، اند هیرے میں ہویا اجالے میں ، ہر شخص بیہ سوچنے لگتا ہے کہ اسے خدا کے یہاں جانا ہے ، اور ہر شخص بیہ بیچھتا ہے کہ خدا اسے دیکھ رہا ہے ، اور اس سے لاز ما باز پر سکر کے گا مذہبی عقیدے کی اسی اہمیت کی بنا پر ستر ھویں صدی کے آخر کے ایک نا مورج میتھو ہیل (Mathew Halos) نے کہا ہے :۔

'' بیرکہنا کہ مذہب ایک فریب ہے،ان تمام ذمہ داریوں اور پابندیوں کومنسوخ کرنا ہےجن سے ساجی نظم کو برقر اررکھا جاتا ہے' ۔

Religion Without Revelation , p.115 نظرید آخرت کابی پہلو کتنا اہم ہے، اس کا اندازہ اس سے سیجئے کہ بہت سے لوگ جو خدا پر یقین نہیں رکھتے ، جو اس بات کو بطور ایک حقیقت واقعہ نہیں مانتے کہ کوئی فیصلہ کا دن آنے والا ہے، وہ بھی تاریخ کے تجربے کی بنا پر ماننے پر مجبور ہوئے ہیں کہ اس کے سوا اور کوئی {291}

چیز نہیں ہے، جوانسان کوقا بو میں رکھ سمقی ہواور ہر حال میں اس کوعدل وانصاف کی روش پر قائم رہنے کے لئے مجبور کر سکے ، شہور جر من فلسفی کا نٹ نے خدا کے تصور کو بیہ کہ کر رد کر دیا ہے کہ اس کی موجود گی کا کوئی تسلی بخش ثبوت ہم کو نہیں ملتا ، اس کے نز دیک نظری معقولیت (Theoretical Reason) تو یقدیناً مذہب کے حق میں نہیں ہے ، مگر اخلاق پہلو سے مذہب کی عملی معقولیت (Practical Reason) کو وہ تسلیم کرتا ہے، والٹیر (Voltaire) منہ جا کی ملی معقولیت (Practical Reason) کو وہ تسلیم کرتا ہے، والٹیر (Voltaire) میں مابعد الطبیعی حقیقت کو نہیں مانتا، مگر اس کے نز دیک: '' خدا اور دوسری زندگی کے تصور کی اہمیت اس کے اظ سے بہت زیادہ ہے کہ وہ اخلا قیات کے لئے مفروضے (Postulates of the Moral Feeling) کا کام دیت میں ، اس کے نز دیک صرف اس کے ذریعہ سے ، ہتر اخلاق کی فضا پیدا کی جا سمتی ہے، اگر بیہ عقیدہ ختم ہوجائے تو حسن عمل کے لئے کوئی محرک باقی نہیں رہتا ، اور اس طرح ساجی نظم کا

(History of Philosophy by Windelband, p.496) آخرت فرضی ہےتو سماجی بہتری کے لئے اس قدر ضروری کیوں ہے؟ جولوگ آخرت کوایک فرضی تصور کہتے ہیں، ان کوسو چنا چا ہے کہ آخرت اگر فرضی ہے تو ہمارے لئے اس قدر ضروری کیوں ہے، کیوں ایسا ہے کہ اس کے بغیر ہم صحیح معنوں میں کوئی سماجی نظام بنا ہی نہیں سکتے ، انسانی ذہن سے اس تصور کو نکا لنے کے بعد کیوں ہماری ساری زندگی ابتر ہوجاتی ہے ، کیا کوئی فرضی چیز زندگی کے لئے اس قدر ناگز بر ہو سکتی ہے ، کیا اس کا کنات میں ایسی کوئی مثال پائی جاتی ہے کہ ایک چیز حقیقت میں موجود نہ ہو مگر اس کے باوجود وہ باوجود وہ اس قدر حقیق بن جائے؟ زندگی سے اس کا کوئی تعلق نہ ہو، مگر اس کے باوجود وہ {292}

زندگی سے اتنی متعلق نظر آئے ، زندگی کی صحیح اور منصفانہ تنظیم کے لئے آخرت کے تصور کا اس قد رضر وری ہونا خود بیر ظاہر کرتا ہے کہ آخرت اس دنیا کی سب سے بڑی حقیقت ہے ، بلکہ اگر میں بیے کہوں تو اس میں کوئی مبالغہ نہ ہوگا کہ تصوّر آخرت کے ق میں استدلال کا بیا یک ایسا پہلو ہے جواس نظر بے کو لیبارٹری ٹٹٹ کے معیار برضح ثابت کر رہا ہے۔

ڈارون اس دنیا کا ایک خالق (Creator) تسلیم کرتا ہے، مگر اس نے زندگی کی جو تشریح کی ہے، اس کے اندر خالق اور مخلوق کے درمیان کوئی تعلق ثابت نہیں ہوتا اور نہ کا ننات کے کسی ایسے انجام کی ضرورت معلوم ہوتی ہے، جہاں یہ تعلق ظاہر ہو، مجھے نہیں معلوم کہ ڈارون اپنے حیاتیاتی نقطۂ نظر کے اس خلاکو کیسے پُر کرے گا؟ مگر میر ی عقل کو یہ بات نہا یت مجیب معلوم ہوتی ہے کہ اس کا ننات کا ایک خدا تو ہو مگر دنیا سے اس کا کوئی تعلق نہ ہو اور ہندوں کے مقابلے میں اس کی جو مالکا نہ حیثیت ہے وہ کبھی سامنے نہ آئی ہڑی کا ننات اسے بنایا تھا دو میں آس کی حفوالی ہوتی تھا؟

حقيقت بيہ ہے کہ اگر معقوليت کے ساتھ نور کيا جائے گا تو دل پکارا تھے گا کہ بے شک آخرت آنے والی ہے بلکہ وہ آپ کو بالکل آتی ہوئی نظر آئے گی، آپ دیکھیں گے کہ حاملہ کے پیٹے میں جس طرح اس کا حمل باہر آنے کے لئے بیتاب ہو، اسی طرح وہ کا ئنات کے اندر بوجمل ہور ہی ہے، اور قریب ہے کہ سی بھی ضح وشام وہ انسانوں کے او پر پھٹ پڑے۔ یَسُٹَلُوُنَکَ عَنِ السَّاعَةِ اَیَّانَ مُرُسَاهَا قُلُ اِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّیُ لَا يُجَلِّيُهَا لِوَقْتِهَا اِلَّا هُوَ ثَقُلَتُ فِی السَّمُواتِ وَ الْاَرُضِ لَا تَاتِ يُکُمُ اِلَّا بَعْتَةً.

<sup>(اعراف : ١٨٧)</sup> ترجمہ:۔ پیلوگ پوچھتے ہیں کہ کہاں ہے قیامت؟ کہوں: اس کاعلم تو صرف خدا کو ہے، وہی اپنے وقت پراس کو ظاہر کرے گا وہ زمین وآ سمان میں بوجھل ہورہی ہے، وہ بالکل {293}

اچائکتم پرآ پڑےگی۔ موت کے اُس پارکی تجرباتی شہادتیں

سرجیمز جینز (۱۹۴۲–۱۸۷۷) کائنات کی بے پناہ وسعت کے مقابلے میں انسان اوراس کے دطن( زمین ) کی معمولی حیثیت کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''ریت کے ذرہ کےایک خورد بنی ٹکڑے پر کھڑے ہوکر ہم کا ئنات کی فطرت اور اس کے مقصد کو معلوم کرنے کی کوشش کررہے ہیں جو کہ زمان ومکان کے اندر ہمارے وطن (زمین) کو گھیرے ہوئے ہے۔ ہمارا پہلا تاثر کچھ دہشتنا ک قشم کا ہوتا ہے، ہم کا ئنات کو دہشتناک پاتے ہیں اس کے وسیع نا قابل فہم فاصلوں کی وجہ سے، دہشتنا ک اس کے لامعلوم حدتک لمبے پھیلے ہوئے وقت کی وجہ سے جس کے مقابلہ میں انسانی تاریخ محض بلک جھیکانے کے بفذر معلوم ہوتی ہے، دہشت ناک ہماری انتہائی درجہ کی تنہائی کی وجہ سے ،اور خلا میں ہمارے وطن کے مادی طور پر بالکل بے حقیقت ہونے کی وجہ سے-ساری دنیا کے سمندروں میں پائے جانے والے ریت کے ذروں میں سے ایک ذرہ کا دس لاکھواں حصہ ۔ مگران سب سے بڑھ کر کا ئنات کوہم اس لئے دہشت ناک پاتے ہیں کہ وہ ہماری جیسی ایک زندگی کے معاملہ میں غیر جانب دار ہے : جذبات، حوصلے، کا میابیاں، آرٹ اور مذہب، سب اس کے منصوب میں اجنبی معلوم ہوتے ہیں ،شاید ہم کہہ سکتے ہیں کہ وہ ہماری جیسی زندگی کی دشمن ہے، کیوں کہ خالی خلاکا بیشتر حصہ اس قدرسر دہے کہ تمام زندگی اس کے اندر منجمد ہوجائے گی، خلاکے اندر مادّہ کا بیشتر حصہ اس قدرگرم ہے کہ اس کے او پر زندگی کا وجود ناممکن ہے۔خلاخم دار ہےاور فلکیاتی اجسام پرسلسل مختلف قشم کی ریڈیائی بمباری ہوتی رہتی ہے،جن میں سے اکثر اغلبًا زندگی کے لئے مخالف یا بتاہ کن ہیں ،اس قشم کی ایک دنیا میں ہم ٹیک بڑے ہیں ،اگر {294}

غلطی سے نہیں تو کم از کم اس چیز کے نتیجہ میں جس کوا تفاق کہا جا سکتا ہے۔ سائنس نے اب تک جو معلومات دی ہیں، ان کے مطابق نہم نہایت تعجب انگیز طور پر وجود میں آئے ہیں، اور ہماری حیرانی میں صرف اضافہ ہوتا ہے جب ہم اپنی ابتدا کے مسئلہ سے آگے بڑھ کراپنے وجود کی معنویت کو سمجھنا چاہتے ہیں یا بیدد کھنا چاہتے ہیں کہ قسمت نے مستقبل میں ہماری نسل کے لئے کیا چیز ذخیرہ کررکھی ہے۔ فز کس اور فلکیات دونوں ایک ہی کہانی بتاتے ہیں، وہ سے کہ کا نیات کا صرف انحام

ہوسکتا ہے۔اوروہ ہے حرارتی موت(Heat Death)،اس کی کوئی اہمیت نہیں کہاس آخری انجام تک پہنچنے کاراستہ کیا ہوگا۔کا ئناتی موت کے سوااس سفر کا دوسرا کوئی انجام نہیں ہوسکتا:

End of the journey cannot be other than universal death. p.11 پر کیا ایسا ہے کہ زندگی محض اتفاق سے ایک ایسی کا تنات میں بھٹک آئی ہے جو واضح طور پر زندگی کے لئے نہیں بنائی گئی تھی ، اور جو تمام مظاہر کے مطابق تو مکمل طو پر غیر جانب دار ہے یا قطعی طور پر اس کے مخالف ۔ ایک ذر سے کے محض ایک ٹکڑ ہے پر نہیں اس وقت تک چیٹے رہنا ہے جب کہ ہم منجمد ہوجا کیں ، اپنے مختصر اسٹیج پر مختصر کھات کے لئے اکر کر چانا سے جانت ہوئے کہ ہمارے تمام حوصلے بالآ خرفنا ہوجانے والے ہیں ، اور ہے کہ ہماری کا میا بیاں ہماری نسل کے خاتم ہے کے ساتھ ختم ہوجا کیں گئات کے باقی رہتے ہوئے جہاں ہم موجود نہ ہوں گے۔

The Mysterious Universe, pp.3-1

ان احساسات کا اظہار تاریخ کے ہردور میں مختلف سوچنے والے لوگ مختلف انداز میں کرتے رہے ہیں کریسی مارسین (۱۹۴۶–۱۸۸۴) زندگی کا سائنسی مطالعہ کرتے ہوئے بےاختیار کہہاٹھتاہے:

Whence it came or where it goes , science answers not , p. 42  $\,$ 

زندگی کب اس زمین پرآئی ،زندگی کہاں جارہی ہے،سائنس ہمیں اس کا کوئی جواب نہیں دیتی۔

Man is out of plan. He has come where he was not wanted .

آ دمی اس د نیامیں بےجگہ معلوم ہوتا ہے، وہ ایسے مقام پر آگیا ہے جہاں وہ مطلوب نہ تھا۔

فلاسفہ دمفکرین موت کے بعد زندگی کے عقلی منطقی ثبوت دیتے رہے ہیں ، بعض

ثبوت ان میں بجائے خودوزنی بھی ہیں، مثلاً فروجاف شوان (Frithjof Schuan) کا یہ قول کہ روح جو دراصل ذہن یا شعور ہے اس کے غیر فانی ہونے کا ایک ثبوت سے ہے کہ اس کا اختیام اپنے سے کم درجہ پرنہیں ہوسکتا ، دوسر لے لفظوں میں مادہ یا مادّہ کا ذہنی انعکاس کی صورت میں - کوئی برتر چیز کم ترچیز کا محض فعل نہیں ہوسکتی - وہ اس چیز کا صرف ذریعہ نہیں ہوسکتی جس سے وہ بڑھ جاتی ہے:

تاہم اپنی تمام تر معقولیت کے باوجوداس قسم کے استدلال قیاسی استدلال تے، اس لئے جدید ذہن کے لئے ان میں زیادہ اپیل نہ تھی، جدید ذہن حسی استدلال کو اہمیت دیتا ہے، وہ اسی دلیل کو دلیل سمجھتا ہے جس کو وہ چھوئے ، دیکھے اور تجربہ کرے، قیاسی منطق پر قائم ہونے والی دلیل اس کے نز دیک معتبر نہیں۔

مگر بیسویں صدی کے نصف آخر میں جو تحقیقات ہوئی ہیں ،انہوں نے حیرت انگیز طور پر بیڈابت کیا ہے کہ قیاسی دلاکل کے علاوہ خالص تجر باتی نوعیت کے شواہد بھی قدیم زمانہ سے یہاں موجود تھے ،مگرعلمی اصولوں پران کا منظم مطالعہ ہیں کیا گیا ،اور بلا تحقیق بیفرض کیا {296}

جاتارہا کہ موت کے بعدر ندگی کے حق میں کوئی تجرباتی دلیل موجود نہیں ہے۔ قرآن کریم کی سورہ نمبر ۳۹ میں بتایا گیا ہے: اللد تعالی موت کے دفت جانوں کو صینج لیتا ہے-اور جن کے مرنے کا وفت نہیں آیا ،ان کی نیند میں – پھران جانوں کوروک لیتا ہے جن برمرناٹھیرادیا ہےاور باقی جانوں کوایک میعاد تک کے لئے رہا کرد تیا ہے۔( زمر-۴۲) قدیم ترین زمانہ سےخواب اس قرآنی بیان کی تصدیق کررہے تھے،مگرقدیم زمانہ میں خواب کے فلسفیانہ پہلوؤں پر زیادہ غورنہیں کیا گیا،موجودہ زمانہ میں جب ان کاعلمی تجزیبہ کیا تو معلوم ہوا کہ بیرواقعات حیرت انگیز طور پر بیر ثابت کررہے ہیں کہ روح یا شعورجسم سے الگ ایک مستقل حقیقت ہے وہ جسم سےالگ ہوکر بھی یوری طرح باقی رہتا ہے،خواب،موت کے بعدزندگی کوتجرباتی <sup>سطح</sup> پر ثابت کرر ہے ہیں۔ عام تجربہ ہے کہ خواب میں ایک شخص دور کے سی واقعہ کو یامستقبل میں پیش آنے والے کسی حاد نہ کو دیکھ لیتا ہے، یہ تجربات جو تقریبًا ہرشخص کو پیش آتے ہیں، ثابت کرتے ہیں کہ خواب کی حالت میں آ دمی کا شعور موجود ہ مادی دنیا سے او پر اٹھ جاتا ہے اور ایک ایسی دنیا میں پہنچ جاتا ہے جہاں زمان ومکان کی حد ہندیاں نہیں یائی جانتیں ، نیند کے وقت سونے والے آ دمی پر جو بے خبری طاری ہوتی ہے،اس کی وجہ پیہ ہے کہ اس کی روح ، جزوی طور پر اس کے جسم کوچھوڑ دیتی ہےوہ انسان کی محدود دنیا سے نکل کرخدا کی ابدی دنیا میں پہنچ جاتی ہے۔ اسی طرح سویا ہوا آ دمی خواب میں بعض اوقات کسی مرے ہوئے شخص کود کچھا ہے ، بیہ

ا کی طرح سویا ہوا ا دی مواج یں ملک کی اوقات کی طرح ہوئے کی کود چھا ہے، یہ مردہ شخص اپنے زندہ ساتھی کوخواب میں ایسی باتیں بتا تاہے جو بیٹابت کرتی ہیں کہ وہ شخص اب بھی پورے شعور کے ساتھ موجود ہے،اور خواب دیکھنے والے کی فی الواقع اس سے ''ملاقات''ہوئی ہے، گویا سوئے ہوئے آ دمی کے شعور کی سطح، ایک خاص حد تک ، مرے {297}

ہوئے آ دمیوں کے شعور کی سطح کے برابر ہوجاتی ہے بالفاظ دیگر ، نیند کی حالت جزو کی طور پر موت کی حالت کے مشاہہ ہے۔ نیند ہی سے ملتا جلتا وہ واقعہ ہے جب کہ حادثہ وغیرہ کے موقع پر ایک شخص وقتی طو پر '' مرجا تا ہے'' اور پھر کچھ دیر بعد جی اٹھتا ہے ، قدیم زمانہ سے اس قشم کے واقعات ہوتے رہے ہیں کہ ایک شخص طبق اعتبار سے کلمل طور پر مرگیا ۔ چند منٹ بعد پھر اس کے قلب کی حرکت جاری ہوگئی، وہ دوبارہ '' زندہ' ، ہو گیا۔ اس قشم کے واقعات بظاہر اس بات کا ثبوت ہیں کہ '' آ دمی' نے پچھلحات کے لئے اپنا جسم چھوڑ دیا تھا اور پھر دوبارہ اپنے جسم میں واپس آ گیا، قد یم زمانہ میں ان واقعات کا ذکر صرف بخو ہو کے طور پر کیا جاتا تھا، موجودہ زمانہ میں ان کو علمی انداز سے جانچا گیا تو معلوم ہوا کہ ان سے میڈ بیت ہور ہا ہے کہ انسان ، جسم سے ماورا اپنی ایک مستقل ہستی رکھتا ہے جو اس وقت بھی باتی رہتی ہے جب کہ وہ اپنے د نیوی جسم

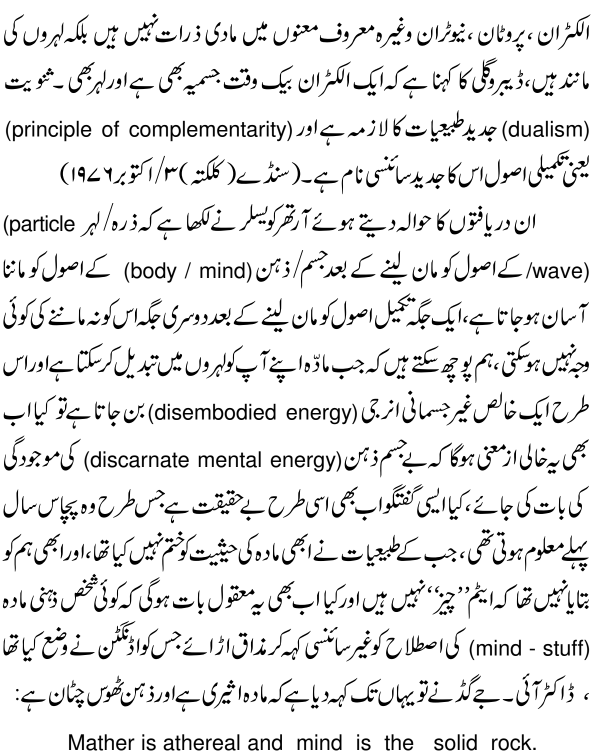
بعض ایسے دافعات ریکارڈ کئے گئے ہیں کہ ایک بیار شخص آپریش ٹیبل پر تھا، آپریش کے دوران اس کے دل کی حرکت بند ہوگئی، طبتی طور پر وہ مرگیا، پچھ دیر بعد اس کو ہوش آیا، اس سے پوچھا گیا کہ' موت' کے دوران تم نے کیسا محسوس کیا۔ اس نے بتایا کہ مجھے ایسا محسوس ہوا کہ میں اپنے جسم سے الگ ہو کر فضا میں تیرر ہا ہوں، میں فضا سے اپنے جسم کو دیکھ رہا تھا جو آپریشن ٹیبل پر پڑا ہوا تھا اور اس کے گردڈ اکٹر جھکے ہوئے تھے، اس نے اس دوران میں ہونے والی ڈ اکٹر وں کی بعض باتوں کو اس طرح بتایا جیسے کہ وہ'' موت' کے وقت بھی ان کو دیکھ اور س رہا تھا - روح اگر محض ایک جسم کا تم کی (function) ہوتو وہ جسم سے الگ ہو کر کیسے اس طرح باقی رہ سمی ہے الگ ہو کر بھی شعور ذات کا ختم نہ ہونا یہ تابت کرتا ہے کہ انسان ایک مستقل ہتی ہے، جسم سے الگ ہو کر بھی شعور ذات کا ختم نہ ہونا یہ تابت کرتا ہے کہ انسان ایک مستقل ہتی ہے، جسم سے الگ ہو کر بھی شعور ذات کا ختم نہ ہونا یہ تا ہے۔ کر ہو کہ تھی ان کو {298}

قرآن کریم کی سورہ نمبر ۵۲/ میں ارشاد ہواہے: جب مرنے والے کی جان حلق تک آ جاتی ہے اورتم دیکھر ہے ہوتے ہو کہ وہ مرر ہاہے ،اس وقت تمہاری بہ نسبت ہم مرنے والے کے زیادہ نز دیک ہوتے ہیں ، گرتم نہیں دیکھتے (سورہُ واقعہ )اس سے معلوم ہوا کہ آ دمی جب مرنے کے قریب ہوتا ہے تو جان کی جسم سے کلیجد گی سے پہلے موت کے اس پار کی بعض کھڑ کیاں اس پرکھول دی جاتی ہیں ، دوسری دنیا کا پر دہ ایک خاص حد تک اس سے ہٹالیا جاتا ہے،موجودہ دنیامیں رہتے ہوئے وہ عالم آخرت کی بعض چیز وں کود کیھنے لگتا ہے۔ ان میں سب سے عام اور کثیر الوقوع مشاہدہ اپنے مردہ عزیز وں کودیکھنا ہے، بیدوا قعہ اس وقت پیش آتا ہے جب کہ آ دمی نزع کے عالم میں پہنچ گیا ہو، عام طور بردیکھا جاتا ہے کہ نزع کے دفت آ دمی اپنے مرے ہوئے رشتہ داروں کو پکارنے لگتا ہے،اپنے مرے ہوے اعزّ ہاوردوستوں کووہ اس طرح آواز دیتا ہے جیسےوہ اس کے قریب کھڑے ہوں۔ ڈاکٹر الزبتھ کیوبلرروز نے بطورمہم پیرکام شروع کیا کہ وہ نزع میں گرفتارلوگوں سے ملیں اور آخروفت میں ان کی آوازوں کا ٹیپ لیں، انہوں نے ایک ہزار سے زیادہ ایسے لوگوں کا قریب سے مشاہدہ اور مطالعہ کیا جو عالم نزع میں گرفتار بتھے، اور گویا موجودہ دنیا اور اگلی دنیا کے درمیان پہنچ چکے تھے، ان لوگوں نے انہیں بتایا کہ نزع کی حالت میں ان کے گئی ایسے دوست اور رشتہ داران کے پاس آئے جو پہلے مرچکے تھے، '' تا کہ سفر آخرت کے وقت ان کی امداد کر سکیں''۔ بیلوگ اگر اس دنیا میں اپنے بدن کے سی عضو سے محروم تھے تو نزع کی حالت میں انہیں ایسامحسوس ہواجیسے ان کابدن ہرلحاظ سے کمل ہے، مثلاً جو شخص کنگڑ اتھا اس کو ایسامحسوس ہوا کہ اس کے دونوں یا وُں صحیح سالم موجود ہیں، گویاجسم میں کسی حادثہ سے کمی واقع ہوجائے تواس کی وجہ سےاصل انسانی ہستی میں کوئی کمی نہیں ہوتی۔ اس قشم کے خواب اور داقعات اگرچہ ہمیشہ سے پیش آ رہے تھے مگر موجودہ زمانہ میں

{299}

پہلی باران کامنظم مطالعہ کیا گیا ہے ،ضروری اعداد ونٹار کے ساتھ ہزاروں واقعات جمع کئے گئے ہیں،خاص طور پرامریکہ میں جدیدترین ٹکنیک اور سائنسی اہتمام کے ساتھان کا با قاعدہ جائزہ لیاجار ہاہے،ان تحقیقی نتائج پر متعدد کتا ہیں چھپی ہیں،حال میں امریکہ سے ایک کتاب چھی ہے جن کا نام ہے زندگی کے بعدزندگی:

Life After Life, Dr. Raymond A Moody jr., U.S.A, 1976 بہ کتاب آج کی انتہائی کثیر الاشاعت کتابوں میں سے ہور ہی ہے، دنیا کے بڑے بڑےاخبارات ورسائل میں،جدید دورمیں پہلی بار، زندگی بعدموت سے منعلق سرخیاں نظر آنے گی ہیں ۔اس سلسلے میں تحقیقی کتابوں کے خلا صے شائع کئے جارہے ہیں ،مثلاً نیوزویک ۲۱/ جولائی۲۷۹۱،السٹر ٹیڈ ویکلی آف انڈیا، مارچ ۲۷۹، ریڈرز ڈائجسٹ اگست ۲۷۹۷۔ ایک امریکی میگزین (ٹائم، جنوری ۲۷ کا) کی رپورٹ میں بتایا گیا ہے کہ ''موت''کا موضوع اورموت کے بعد زندگی کا مسئلہ اجا تک طور پر امریکہ کا بہت زیادہ مقبول عام موضوع بن گیا ہے۔اجتماعات میں اب موت کا موضوع جنس اور سیاست جیسے سدا بہار موضوعات سے تجاوز کرنے لگا ہے ، کتابوں کی ایک نئی قشم وجود میں آگئی ہے جس کو علم الموت (thanatalogy) کی کتابیں کہاجا تاہے۔ آرتفر کوئسلر (Arthur Koestler) پہلے مارکست تھے،مگراب وہ اس حد تک بدل چکے ہیں کہ انہوں نے ایک طویل محققانہ مقالہ شائع کیا ہے جن کاعنوان ہے'' کیا موت ے بعد بھی زندگی ہے'(? Is there life after death) موجودہ صدی کے ربع ثانی میں آئن سائن ، ڈی بروگلی ، شروڈ نگراور ہیزن برگ نے کامیاب طور پر مادہ کا غیر مادہ ہونا ثابت کیا ہے، جو چیز دیکھنے میں ٹھوس جسم نظر آتی ہے، وہ انرجی (قوت) کاصرف ایک شدید اجتماع ہے۔اس سے ثابت ہوا ہے کہ مادّہ کے اجزاء- {300}



Mather is athereal and mind is the solid rock. موت کے بعد زندگی کا ثبوت ہی ہی پھی ثابت کردیتا ہے کہ موجودہ نظر آنے والی دنیا کے علاوہ ایک اور دنیا بھی ہے۔اگرایسی کوئی دنیانہیں ہے تو یہ غیر مرئی انسانی ہستیاں کہاں واقع ہیں،لوگ اپنے جسم کو چھوڑ کر کہاں چلے جاتے ہیں،حقیقت سہ ہے کہ یہ دونوں چیزیں ایک دوسرے سے اس طرح بندھی ہوئی ہیں کہ ایک کا ثابت ہوناا پنے آپ دوسر ےکو ثابت {301}

كرديتاہے۔ قرآن شریف میں کہا گیا ہے : اور ہر چیز کوہم نے بنایا جوڑا جوڑا، تا کہتم دھیان کرو۔(ذاریات:۴۹) اس آیت میں اس بات کا اشارہ ہے کہ دنیا کا نظام اس طرح بنایا گیا ہے کہ ہر چیز جوڑے کی صورت میں ہے۔(نرمادہ، مثبت منفی، رات دن)ایک جزوا پنے دوسرے جزوبے مل کراپنے کو کمل کرتا ہے۔ بیاس لئے تا کہ لوگ سمجھیں کہ جس طرح ہر چیز کا جوڑا ہےاسی طرح اس دنیا کے لئے بھی جوڑا ہونا ضروری ہے، بیہ جوڑا آخرت ہے، آخرت ے بغیر بید دنیا، موجود ہنچلیقی نظام *کے* مطابق کبھی مکمل نہیں ہوسکتی۔ آج دنیا کا پیچوڑ اانسانی علم میں آچکا ہے، اس جوڑ بے کا سائنسی نام اینٹی ورلڈ ہے، عجیب اتفاق ہے کہ بیسویں صدی کے نصف آخر میں ایک طرف انسان کا مطالعہ موت کے بعدانسانی ہستی کے بقا کا تجربہ کرار ہاتھا، دوسری طرف عین اسی وقت طبیعی سائنس بیہ ثابت کررہی تھی کہ ہماری موجودہ دنیا کے متوازی ایک اور بھی دنیا ہے جو کمل شکل میں اپنا وجود رکھتی ہے، ہماری موجودہ دنیا درلڈ ہے اور وہ اینٹی درلڈ۔ ۱۹۲۸ء تک طبیعیات داں بیہ بچھتے تھے کہ تمام ایٹم صرف دوشم کے ذرات کا مجموعہ ہوتے ہیں، مثبت برقی حارج رکھنےوالے پروٹان،اور منفی برقی حیارج رکھنےوالےالکٹران، مگراسی سال پال ڈیراک (Paul A .M.Dirac) نے ایک نیچشم کے ذرہ کی موجودگی کا امکان ظاہر کیا۔اس نے کہا''اس کا مقدار مادہ الکٹران جیسا ہے، مگر وہ اس کے مخالف برقی جارج رکھتا ہے ،ہم اس ذرہ کو اینٹی الکٹران کہہ سکتے ہیں <u>'' ۱۹۳۲ میں</u> اینڈرس (K.Anderson) نے اسی اینٹی الکٹران کو کا سسمک شعاعوں میں دریافت کرلیا۔اب معلوم ہوا کہ ایٹم کے ہر یارٹیک کا ایک اینٹی یارٹیک ہے۔ پروٹان ایک اینٹی پروٹان رکھتا ہے ، نیوٹران ایک اینٹی نیوٹران رکھتا ہے ، گویا کا تنات کے تمام ذرات ، جوڑوں (pair)

{302}

(particles کی صورت میں ہیں۔ السرائن کے نا قابل مثابدہ ذرات سے شروع ہو کرخود مجموعہ عالم تک پہنچ جاتی ہے، الکٹر ان کا الکٹر ان کے نا قابل مثابدہ ذرات سے شروع ہو کرخود مجموعہ عالم تک پہنچ جاتی ہے، الکٹر ان کا اینٹی الکٹر ان ہے، ایٹم کا بنٹی ایٹم ، میٹر کا بنٹی میٹر، جن کہ ورلڈ کا اینٹی ورلڈ ، سائنس دا نوں کا کہنا ہے کہ ہماری دنیا میں تمام اینٹی پارٹر کل غیر قائم (unstable) حالت میں ہیں مگر اینٹی ورلڈ میں وہ سب قائم (stable) حالت میں ہوں گے ۔ کیونکہ تمام ایٹوں کے نیو کلیس منفی امکان پہلی بار ۱۹۳۳ میں ڈیواک حالت میں ہوں گے ۔ کیونکہ تمام ایٹوں کے نیو کلیس منفی رق چارج راحتے ہوں گے اور تمام الکٹر ان مثبت برقی چارج۔ اس قسم کے ایک اینٹی ورلڈ کا امکان پہلی بار ۱۹۳۳ میں ڈیواک نے اپنے لیکچر میں بتایا تھا، اب سائنس داں عام طور پر اس کوتسلیم کرتے جارہے ہیں ، سوویت یو نین کے ڈاکٹر گسٹاف نان (Gustav Nan) نے ریاضیات کے ذریعہ اس اینٹی ورلڈ کی ایس ٹھوں احلہ بندی کردی ہے کہ اس کی میں کہا کے تعلیم

اپنی دنیا میں دور کی چیز وں کو ہم فوٹان کی مدد سے پہچانے ہیں جو کہ برقی مقناطیسی شعاعوں کے ذرات ہیں۔سائنس دانوں کا خیال ہے کہ اینٹی ورلڈ بھی اس قسم کے فوٹان کا اخراج کرتی ہوگی جو کہ بیک وقت پارٹیک بھی ہے اوراینٹی پارٹیک بھی۔ اینٹی ورلڈ، وہ دور ہویا نزدیک، اس کی روشنی ( فوٹان کی شکل میں ) ہوسکتا ہے کہ مسلسل ہم تک پہنچ رہی ہو۔ مگر ہم اس کواپنے پازیٹو ورلڈ کی چیز وں کی روشنی سے الگ کر نے نہیں دیکھ سکتے ، ورلڈ اور اینٹی ورلڈ ہماری دنیا اینٹی ورلڈ سے تعلق قائم کرتی ہے ، سائنس دانوں کا جواب اثبات میں ہے ۔ڈاکٹرنان کا خیال ہے کہ بلیک ہول اور وائٹ ہول کو ورلڈ اور اینٹی ورلڈ کے درمیان ایک مقامی واسطہ (local channels) سمجھنا چاہئے۔ بہت سے سائنس دانوں کا خیال ہے کہ اینٹی ورلڈ ہم سے الگ اور ہماری دنیا کے متوازی اپناوجود رکھتا ہے ،تخلیق کے بارے میں عظیم دھا کہ (big bang) کا نظر یہ فرض کرتا ہے کہ اسے ۲۰ بلین سال پہلے سارا مادہ منجمد حالت میں ابتدائی ایٹم کی صورت میں نظا ہاور فوٹان انرجی پر مشتمل تھا، قیاس ہے کہ فوٹان ایک عظیم دھا کہ کے ساتھ میٹر اور اینٹی میٹر کی صورت میں مجتمع ہو گئے ، اور ورلڈ اور اینٹی ورلڈ کو بنانے کے لئے الگ الگ ہو گئے، اسی بنیا و پر ہنیز الفوین (Hannes Alfven) نے سام ایس تفریق میں تفریق میں خار اور اینٹی میٹر دونوں موجود رہتے ہیں۔

سائنس یہاں پہنچ کر خاموش ہوجاتی ہے اور اسے خاموش ہوجانا چا ہے ، کیونکہ اس کا دائرہ تحقیق صرف وہ واقعات ہیں جو قانون طبیعی کے تحت ظہور میں آتے ہیں۔ ماور ائے طبیعات چیزوں کے بارے میں وہ ہمیں کوئی قطعی بات نہیں بتا سکتی۔ تا ہم اس نے بی تسلیم کر کے ہمارے لئے مزید تحقیق کا دروازہ کھول دیا ہے کہ استنباط (inference) بھی ایک جائز ذریع علم ہے بشر طیکہ وہ ثابت شدہ واقعات کی بنیا د پر کیا گیا ہو۔ اس اصول کی روشنی میں اگر ہم بیا سنباط کریں کہ دوسری دنیا، جہاں مرنے کے بعد انسان پہنچ رہا ہے ، غالباً وہ ی ہے جس کو سائنس نے اینٹی ورلڈ کا نام دیا ہے تو خالص علمی اعتبار سے اس کو خاص کو گی ہوگی۔ موجودہ معلوم دنیا میں جو صورت حال ہے وہ بھی یہی ہے ، سائنس کی پہنچ و دنیا کے کمیاتی پہلوؤں تک ہے۔ کیفیاتی پہلواس کی دسترس سے باہر ہیں۔ سائنس کی پنچ و دنیا کے میں تی ہمر وہ خوشبو کے بارے میں پڑھی ہیں اتی ، وہ ہمیں اشان کی ہول کی خبر د یتی ہے ، مگر دوہ خوشبو کے بارے میں پڑھی ہیں اتی ، وہ ہمیں اس نے کہ کران کی خال ہے ہوں کہ ہم کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ ہوں کہ خال ہے ہوں کہ ہوت ہے ہوں کہ خول کی خبر د میں سے مطلع خوبیں کرتی ۔ وہ انسان سے ہمار اتھار خال ہے ہو ہوں ہے ہوں کہ ہول کی خبر

### {304}

میں اس کے پاس کہنے کو پچھنیں ہے۔اسی طرح اگروہ ہمیں ''اینٹی ورلڈ'' کی خبر دے مگر اس کی '' خوشبو'' اس کے ''حسن'' اس کے ''شعور'' کو بتانے سے عاجز ہے تو اس پر ہمیں تعجب نہ کرنا چاہئے ، بیخلا ہم اپنے استنباط کے ذریعہ اسی طرح پُر کر سکتے ہیں جس طرح ہم موجودہ معلوم دنیا کے بارے میں آج بھی کررہے ہیں۔

\_\_\_\_\_

\_\_\_\_\_\_\_

#### {305}

## اضافتِ زمان ومکان

اضافت زمان ومكان مس متعلقة قرآني نظريات مکان - زمان (space-time) سے متعلقہ جد پر نظریات سے مکان اور زمان دونوں اضافی قراریاتے ہیں،اوران کے مطلق ہونے کا تصورختم ہوجا تاہے۔ · دسٹیفن ما کنگ' نے ''مکان-زمان'' کی تشریح میں بیہ بات بھی دوٹوک الفاظ میں بیان کی ہے کہ جس طرح ہم کا ئنات میں ہونے والے واقعات کا ذکر'' مکان-زمان'' سے ماورا ہوکر نہیں کر سکتے اسی طرح '' آئن سٹائن' کے عمومی نظریۂ اضافیت General) (Theory of Relativity کے مطابق''مکان-زمان''کاذکرکا بُنات کی حدود سے ماورا ہوکر بے معنی ہوجا تاہے، یہ چیز ہمیں اسلامی نظریات کے کافی قریب لے آتی ہے اور خالق کا ئنات اور اس کی غیر طبعی نوری مخلوقات کے لئے '' مکان – زمان'' کی حدود سے ماورا ہونے کا اعتقاد رکھناعین عقل قراریا تاہے، ''سٹیفن ہا کنگ' نے تو ''مکان-زمان' (space-time) کے جدید نظریات کو شخکم کرتے ہوئے ایک اور نتیجہ بھی اخذ کیا ہے۔اس نے '' مکان-زمان'' کی مطلق حیثیت کی نفی اوراضا فی حیثیت کے اثبات سے یہ بات بھی ثابت کی ہے کہ کا ئنات غیر متغیر اور قدیم نہیں ہے ۔ بلکہ یہ در اصل مسلسل وسعت اختیار کررہی ہے۔ کا ئنات کی اس وسعت یذیر ی سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ اس کا آغاز ماضی میں ایک خاص نقطے سے ہوا تھااور سنقبل میں کسی خاص ساعت میں اس کا خاتمہ بھی یقینی ہے۔ یونانی فلاسفہ کے وہ فرسودہ نظریات جو کا ئنات کو' فقدیم' ، ثابت کرتے ہوئے تصویر خدا

{306}

کی کفی کرتے تھے،اورجس کے خلاف اسلامی عہد میں بے شار کلامی بحثیں ہوئیں، جدید سائنس نے یوں چیکچ سے اس بے سرو پانظریئے کے پرکاٹ دیئے اور بنی نوعِ انسان کو کا ئنات کی اولین تخلیق اور آخر کاراس کی عظیم تناہی (یعنی قیامت) پر بھر پور سائنسی دلائل مہیا کردیئے، عقل انسانی کا بیار تقاءانسان کواسلام کی آفاقی تعلیمات سے مزید قریب لے آیا ہے۔

وقت کا آغازاس کا ئنات کی تخلیق کے ساتھ ہی وجود میں آیا تھااوراس کا تمام تر بہاؤ فقط اسی طبعی کا ئنات کی حدود تک محدود ہے ۔ طبعی کا ئنات سے ماوراء ہوکر دفت کی اہمیت کچھ نہیں ، یہی دجہ ہے کہاس مادی کا ئنات سے براہ راست تعلق نہر کھنے دالےفرشتوں اوراللہ تعالی کی دیگرنورانی مخلوقات کے لئے ہماری کا ئنات میں جاری وساری وقت کی کچھاہمیت نہیں ہے۔'' ملک الموت'' صرف اسی کرۂ ارضی پر جہاں 6/ارب سے زائد انسانی آبادی زندگی بسر کررہی ہے،ایک ہی وقت میں ہزاروں کلومیٹر کے بُعد میں واقع شہروں میں رہنے والے انسانوں کوموت سے ہمکنار کرتے ہیں اوران کی اُرواح کواُسی قلیل ساعت میں علم اَرواح میں چھوڑ کرآتے ہیں ۔'' ملک الموت'' کا اس سرعت سے سفریقیناً روشنی کی رفتار سے بھی لاکھوں گنا تیز ہے۔ایک عام ذہن میں فوری پہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ پہ سب کیسے مکن ہے؟ ایساصرف اِس کئے ممکن ہے کہ اللہ تعالی نے ایسا جا ہااور اس نے ایسے قوانین تخلیق کئے جن کی رُوسے اُس کی غیر مادی نورانی مخلوق' 'مکان-زمان' (Space-time) کی قیود (resttrictions) سے بالا ہوکر ہزاروں لاکھوں نوری سال کی مسافت سے کا ئناتی وقت کا ایک کمحہ صرف کئے بغیراینے فرائض منصبی سرانجام دینے میں مصروف ہے۔ جس طرح اس کا ئنات سے براہِ راست تعلق رکھنے والی مخلوقات اس کا ئنات کے جمله طبيعي قوانين سے کليةً آزاد ہيں اور اُن کيلئے'' مکان - زمان'' (space-time) کی اہمیت صفر ہوکررہ جاتی ہے، بالکل اُسی طرح کا مُنات کی پیدائش سے قبل اوراس کے اختیام {307}

کے بعد بھی وقت کا وجودنہیں ۔زمانے کا آغازتخلیقِ کا ئنات سے ہوا اور کا ئنات کی آخری بتاہی(Big Crunch) پروقت کا طویل سلسلہ تھم جائے گا۔

اس کائناتِ ارض وسا میں ''مطلق زمان' اور ''مطلق مکان' کے وجود کی سائنسی دلائل کے ساتھ ثابت ہونے والی نفی نے ہر فر داور ہر شے کے لئے وقت اور جگہ کے الگ الگ اِضافی پیانے متعارف کروائے ۔ایسے ہی ''اضافی مکان' اور 'اضافی زمان' کا اللہ رب العزت نے اپنے کلام میں بھی ذکر کیا ہے، جو مختلف افراد کے لئے مختلف حالتوں میں اپنی رفتار تبدیل کر لیتا ہے۔

زمان ومکان کی اپنی اضافی حیثیت کی بناپرکسی خاص فرد کے لئے سکڑ جانے کو اسلامی لٹریچر کی اصطلاح میں''طیٰ مکان'' سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اصحاب کہف کے لئے طیٰ زمانی قرآن مجید اصحاب کہف کے اس محیر العقول واقعہ کو یوں بیان کرتا ہے:

قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمُ كَمُ لَبِثُتُمُ ط قَالُوُا لَبِثْنَا يَوُمًا أَوُ بَعُضَ يَوُمٍ .

(الكهف: ١٨: ٩١)

(ترجمه) أن ميں سے ايک کہنے والے نے کہا: تم (يہاں) کتنا عرصہ طم ہرے ہو؟ انہوں نے کہا: ہم (يہاں) ايک دن يا اُس کا (بھی) کچھ حصہ طم ہرے ہيں۔ 309 سال گزرجانے کے باوجود انہيں يوں محسوس ہوا کہ ابھی ايک دن بھی پورا گزر نے نہيں پايا اور اُن کے بدن پہلے کی طرح تر وتا زہ اور ہشاش بشاش رہے، 'طی زمانی' کی بيکتی حيرت انگيز مثال ہے کہ مدتِ مديدتک اُصحاب کہف اور ان کا کتا ايک غار ميں مقيم رہے اور مرور ايام سے انہيں کوئی گزندنہ پہنچا۔

{308} حضرت عزير يعليدالسلام کے لئے طی زمانی: قرآن مجیداس بارے میں یوں گویا ہوتاہے: فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمُ لَبِثُتَ . (البقره: ٢٥٩/٢) سو(این قدرت کا مشاہدہ کرانے کے لئے )اللہ تعالی نے اُسے سوبرس تک مُر دہ رکھا، چرا سے زندہ کیا۔ (بعدازاں) یو چھا: تو یہاں (مرنے کے بعد) کتنی در پھر ار ہا (ہے)؟ ایک صدی تک موت کی آغوش میں سوئے رہنے کے بعد جب حضرت عزیر علیہ السلام کو دوبارہ زندگی ملی اوران سے یو حیصا گیا کہ آپ کتنا عرصہ سوئے رہے ہیں؟ تو انہوں نے جواب دیا: لَبِثْنَا يَوُمًا أَوُ بَعُضَ يَوُم . (البقره: ٢٥٩/٢) ایک دن یا اُس کا (بھی) کچھ حصہ ٹھہرا ہوں۔ سیدنا عزیر علیہ السلام کے اس جواب پر اللہ تعالی نے تمام بات کھول کر اُن کے سامن رکھدی اوراینی قدرت کا بھر پورنظارہ کروادیا۔ فرمایا: بَلُ لَّبِثُتَ مِائَةَ عَامٍ فَانْظُرُ اللي طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمُ يَتَسَنَّهُ وَ انْظُرُ اللي حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ايَةً لِّلنَّاسِ وانْظُرُ إلَى العِظَام كَيْفَ نُنُشِزُهَا ثُمَّ نَكُسُوُهَا لَحُمًا. (البقره: ٢٥٩/٢) (نہیں) بلکہ تُوسو( • • ۱) برس پڑا رہا ( ہے ) ، پس (اب ) تو اپنے کھانے اور پینے (کی چیزوں) کو دیکچ(وہ) متغیر(باسی) بھی نہیں ہوئیں ،اور(اب)اینے گدھے کی طرف نظر کر (جس کی ہڈیاں بھی سلامت نہیں رہیں) اور بیاس لئے کہ ہم تخصے لوگوں کے لئے (اینی قدرت کی ) نشانی بنادیں اور (اب اُن ) ہڑیوں کی طرف دیکھ ،ہم انہیں کیسے جنبش

### {309}

دیتے (اوراُ ٹھاتے) ہیں، پھرانہیں گوشت (کالباس) پہناتے ہیں! اس آیت کریمہ میں جہاں اصحاب کہف کے طرز پر سید نا عزیر علیہ السلام پر وقت کا انہائی تیز رفتاری ہے گزرنا بیان ہور ہا ہے کہ پوری صدی اُن کے محض ایک دن میں گم ہوگئی، وہاں اُن کے کھانے پینے کی اشیاء پر تو صدی نے گزرنے میں ایک دن کا وقفہ بھی نہ لگایا۔ اگر وہ صدی اُس خوراک پر حضرت عزیر علیہ السلام والی رفتار کے ساتھ محض ایک دن میں گزرتی تب بھی کھلی فضا میں پڑا کھانا یقیناً باسی ہوجا تا جبکہ یہاں اللہ تعالی نے اپنی نشانی کے طور پر اس میں عفونت اور سرڑا ندتک پیدا نہ ہونے دی۔ یوں اس ایک واقعہ میں وفت کی دومختلف زفتاریں موجود ملتی ہیں۔ علاوہ ازیں اللہ تعالی کے پی جبر کے گد ھے کی ہڈیاں بھی گل سرڈ کر پیوند خاک ہو گئیں، ایسا اس لئے ہوا کہ گد ھے پر وفت اپنی اصل رفتار ہے گز را اور ایک صدی گز رجانے کے بعد یقیناً اسے ختم ہوجانا چا ہے تھا، سوا ایسا ہی ہوا۔ پھر اللہ تعالی نے اپنی قدرت کا مشاہدہ کروانے کے لئے اس گد ھے ہو ان چا ہے تھا، سوا ایسا ہی ہوا۔ کھر اللہ تعالی نے اپنی قدرت کا مشاہدہ کروانے کے لئے اس گد ھے کو آپ کے سامنے زندہ کیا، اس کی ہوا ہو ایک سے تو ہوں

آصف بن بر خیا کے لیے طن مکانی اور جد ید نظریات کا بحز قرآن مجید میں طن مکانی کی ایک بڑی بہترین مثال موجود ہے، جس میں طنی زمانی کا ایک پہلو بھی شامل ہے، وفت کی ایک قلیل ساعت میں سیدنا حضرت سلیمان علیہ السلام ک مجلس میں بیٹھنے والا امتی فقط آپ کے فیضِ صحبت اور علم کتاب کے بل بوتے پر کم و بیش 100 میل کی مسافت طے کر کے وہاں سے ملکہ سبا<sup>د د</sup> بلقیس'' کا تخت اُٹھالاتا ہے۔ مجلس جاری رہتی ہے اور وہ دورانِ مجلس بلک جھپکنے سے بھی کم مدت میں بیرکا مکمل کردیتا ہے، سینکڑوں میل کے فاصلے پر پڑی ہوئی منوں وزنی چز کو ایک قلیل سے کہتے میں لا حاضر کرنا {310}

قرآن مجيداس واقعہ کو يوں بيان كرتا ہے كە حضرت سليمان عليه السلام فى ايخ درباريوں سے بيسوال کيا: يَآ يُّهَا الْمَلَوُّا أَيُّكُمُ يَأْتِيُنِي بِعَرُشِهَا قَبُلَ أَنُ يَّأْتُونِي مُسَلِمِيْنَ ٥ (النمل: ٢٤: ٣٨) (ترجمہ) اے دربار والو!تم میں سے کون اُس (ملکہ) کا تخت میرے پاس لاسکتا ہے، قبل اس کے کہ وہ لوگ فرما نبر دار ہو کر میرے پاس آجائے۔ ملكة سباد بلقيس، كاتخت حضرت سليمان عليه السلام كوطن سے تقريبًا 900 ميل دوریڑا تھا۔حضرت سلیمان علیہ السلام پیر جاہتے تھے کہ ملکۂ سباجو مطیع ہو کر اُن کے دربار میں حاضری کے لئے اپنے پایۂ تخت سے چل پڑی ہے۔اس کا تخت اس کی آمد سے يېشتر دربارمیں پیش کردیاجائے۔ قرآن مجيد کہتاہے:۔ قَالَ عِفُرِيُتٌ مِّنَ الُجنِّ أَنَا أَتِيُكَ بِهِ قَبُلَ أَنُ تَقُومُ مِنُ مَّقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِتٌ أَمِيُنٌ ٥ ایک قوی ہیکل جن نے عرض کیا: میں اُسے آپ کے پاس لاسکتا ہوں قبل اِس کے کہ آباب مقام سے اُٹھیں اور بیٹک میں اُس (کے لانے) پر طاقتور (اور) امانت دار ہوں۔ قرآن مجید کی اس آیت کریمہ سے بدیات ظاہر ہوتی ہے کہ سید ناسلیمان علیہ السلام کے دربار کے ایک <sup>ج</sup>ن کو قاعد دُطیٰ مکانی کے تحت می**ہ قدرت حاصل تھی کہ وہ دربار برخاست** ہونے سے پہلے 900 میل کی مسافت سے تخت بلقیس لاکر حاضر کردے، کیکن حضرت سليمان عليه السلام كواتني تاخير بھي گوارانه ہوئي۔اس موقع پر آپ کا ايک انسان امتی '' آصف بن برخیا، جس کے پاس کتاب اللہ کاعلم تھا، خود کو حضرت سلیمان علیہ السلام کی خدمت میں

{311}

پیش کرتاہے۔ اس انداز کوقر آن مجید نے اس طرح بیان فرمایا:۔ قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ آنَا اتِيكَ بِه قَبْلَ أَنُ يَرْتَدً إِلَيْكَ طَرُفُكَ ط فَلَمَّا رَأَهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ قَالَ هٰذَا مِنُ فَضُلٍ رَبِّي . (النمل: ٢٢: ٣٠) ترجمہ: (پھر) ایک ایسے خص نے عرض کیا جس کے پاس (آسانی) کتاب کا پچھلم تھا کہ میں اسے آپ کے پاس لاسکتا ہوں قبل اس کے کہ آپ کی نگاہ آپ کی طرف پلٹے (لیعنی یلک جھیلنے سے بھی پہلے ) پھر جب سلیمانؓ نے اُس (تخت) کو اپنے پاس رکھا ہوا دیکھا (تو) کہا بیہ میرے ربّ کافضل ہے۔ یوں سید ناسلیمان کے ایک برگزیدہ (امتی)'' آصف بن برخیا''نے پلک جھیلنے سے بھی کم مدّت میں تختِ بلقیس 900 میل کی دُوری سے لاکر حاضر کردیا۔ بیطیٰ مکانی کی ایک بہترین قرآنی مثال ہے جس میں فاصلے سمٹ گئے اور ڈوسری طرف بیطی زمانی کی بھی نہایت جاندار مثال ہے کہ بلک کا جھپکنا یقیناً وقت کا ایک قلیل ترین کمہ ہوتا ہے، اس قلیل ترین

ساعت میں اتنی مسافت طے کرنا اور اتنا وزن اٹھا کر واپس پہنچناطی زمانی ومکانی دونوں کا جامع ہے۔

جدید سائنسی تحقیقات اوران کے نتیج میں حاصل ہونے والے مسلمات ونظریات کی روسے حالت سکون میں وقت کا انتہائی تیزی سے گز رجانا محال ہے، البتہ روشنی کے قریب قریب رفتار حاصل کر لینے والے مادّی جسم کے لئے ایسا ممکن ہے ۔ چنانچہ جہاں پہلی دومثالوں کی سائنسی توجیہ موجودہ نظریات کی روسے ناممکن قرار پاتی ہے وہاں تیسری مثال جس میں طنی زمانی و مکانی کسی قدر اکٹھی ہوگئی ہیں وہاں بھی سائنسی نظریات مکمل تفہیم سے قاصر ہیں اور'' آصف بن برخیا'' کا کرۂ ارضی پر ہی رہتے ہوئے روشنی کی سی رفتار سے سفر کرنا {312}

اور 900 میں سے زیادہ فاصلہ طے کرتے ہوئے منوں وزنی تخت اُ تُطالا ناعقلاً محال نظر آتا ہے۔وجہ اس کی ہیہ ہے کہ قوانین طبیعیات کی روسے زمین کے کرہ ہوائی (atmosphere) میں اتن تحیر العقول رفتار سے کیا جانے والاسفریقیناً اس مادی جسم (یعنی آصف بن برخیا) کو اُسی طرح جلا کر جسم کردیتا جیسے خلاسے زمینی حدود میں داخل ہونے والے سیار پے (asteroids) این تیز رفتاری کی وجہ سے جو نہی ہوا سے رگڑ کھاتے ہیں، شہاب ثاقب کوشکست دینا اور نہ صرف اس حیران کن رفتار پر اپنا جسم ہوا کی رگڑ کے باوجود جلنے سے بچائے رکھنا بلکہ تخت شاہی کو جسی آئچ نہ آنے دینا یقینی طور پر ان کی بہت بڑی کرامت ہے جو فقط الہا می کتاب کے علم ہی کی بدولت انہیں میسر آئی تھی۔

# واقعہ معجز ہُ معراج میں آپ ایسی کے لئے کئ مکانی وزمانی

آپ علیق کا مجز کا معراج اپنا اندرنوع انسانی کے لئے رہتی دنیا تک کے لئے بہت سے سبق رکھتا ہے، وقت کے ایک نہایت قلیل کمی میں مکان ولا مکان کی سیر اور اُسی قلیل ساعت میں کر کا ارضی کی طرف واپسی عقل انسانی سے ماوراء ایک ایساراز ہے جسے کسی دور کی سائنس افشاء نہ کر سکی۔ معجز ہ نام ، می اس فعل کا ہے جو عقلی کسوٹی سے پرکھا نہ جا سکے، شپ معراج حضو یقایت وقت کی ایک قلیل جزئی میں مکہ مکر مہ سے بیت المقد س پنچ پھر آپ تائیں معراج حضو یقایت وقت کی ایک قلیل جزئی میں مکہ مکر مہ سے بیت المقد میں کہ چر آپ تائیں معراج دو انہ ہوئے اور مکان ولا مکان کی حدود کے اُس پار سدر ۃ اُمنتہ کی سے تر اگر بی ذوالہ لال کی رحمت بے پایاں سے اس کی ملا قات سے شرف یاب ہوئے۔ ار بوں نوری سال سے زیادہ وسیع ماد ہی کا نات کی آخری حدود سے جھی پر اس محیر العقول رفتار کا سفر اور مکان ارضی کی طرف واپسی ، بی سب کچھ وقت کے محض ایک لیے میں {313}

ہوگیا۔وقت کا ایک لمحہ آپ یکی تی یہ پر یوں پھیلا کہ اس میں یہ طویل عرصۂ دراز کم ہوگیا اور جب آپ واپس تشریف لائے تو دروازے کی کنڈ ی ابھی ہل رہی تھی۔ یہ سب کیا تھا؟ بیاللّہ رب العزت کی قدرت کا ایک نظارہ تھا اور تاجدار اندیا چاہی تھی کا ایک ایسا جامع معجزہ تھا جسے عقلی وسائنسی بنیا دوں پر پرکھنا اور سمجھنا قیامت تک ممکن نہیں ، کیونکہ فزنس کے تمام قوانین اسی طبعی کا ئنات کی حدود سے متعلق ہیں۔ جب اللّہ رب العزت کا کوئی فعل طبیعی کا ئنات کے عام ضالطوں سے ہٹ کر طاہر ہوتا ہے تو اسے ہماری دانش سمجھنے سے قاصر رہتی ہے کہ کہ

معجز ہُ معراج طی زمانی و مکانی دونوں کا جامع ہے۔اس کا صدور نظریۂ اِضافیت میں ملنے والے وقت کے طہراؤ کی ممکنہ صورت کے برعکس ہوا۔نظریۂ اضافیت کے مطابق روشنی کے قریب قریب رفتار سے بھا گنے والے ماد ہی جسم پر وقت کرہُ ارضی پر معمول کی زندگی کی نسبت انتہائی تیزی سے گز رجا تا ہے۔

نظریۂ اضافیت اور مکان وزمان کے نئے نظریات کے مطابق ہم نے دیکھا کہ روشی کے قریب رفتار سے سفر کرنے پر وفت زیادہ تیزی سے گز رجاتا ہے اور ایسا سفر کرنے والا مادی جسم وفت کی دَوڑ میں پیچھےرہ جاتا ہے جبکہ معراج کے دوران تاجدار کا ننات قلیلی ی وفت کو پچھاڑ دیا۔ عام روشی سے ہزاروں گنا تیز رفتاری سے سفر کرنے پر بھی آپ قلیلی وفت کی رَومیں پیچھےرہ جانے کے بجائے آ گے نکل گئے، یہی آپ قلیلی کا معجزہ ہے کہ عام سائنسی وعقلی قوانین کے برخلاف نہ صرف روشی سے زیادہ رفتار حاصل کر لی بلکہ صحیح سلامت سفر کے اظہار تھا جس کی بدولت آپ سے میڈ معراد ہوا، چنا نچہ اللہ دیا العزب کی معرف کر از میں اس ان ہو معنی کی معرف دوشتی میں دار ہوں گنا تیز رفتار کے سفر کر ان پر بھی تا ہو ہوت ان ہو معلی پیچھےرہ جانے کے بجائے آ گے نگل گئے، یہی آپ قلیلی کا معجزہ ہے کہ عام سائنسی اغلی ای معرف کی اور خراف نہ صرف دوشتی سے زیادہ رفتار حاصل کر لی بلکہ محیح سلامت سفر کے ان ہو معنی ہی طرف کی اور خرابی الس بھی نشریف کے آئے۔ یہ اللہ رب العزت کی فقد رت کا ملہ کا ان ہو معرف کی اور فر مایا: {314}

ترجمہ : وہ ذات (ہر نقص اور کمزوری سے ) پاک ہے جورات کے تھوڑے سے حصے میں اپنے (محبوب اور مقرب ) بند کے کو لے گئی۔ سفر معراج میں اس محیر العقو ل رفتار سے روائگی کا راز عقلِ انسانی میں نہیں سا سکتا۔ یہ اللہ رب العزت کی قدرتِ کا ملہ ہی کا ظہورتھا جس کی بدولت ایسامکن ہوا۔

مکان وزمان (space-time) کے نظریے میں وقت کی اضافیت بنیادی حیثیت رکھتی ہے، مختلف افراد یا مختلف مکان پر وقت کا مختلف رفتار سے گز رنا با قاعدہ ایک علمی حیثیت میں تسلیم کیا جاچکا ہے، اضافیت زمان پر اللّہ رب العزت کی آخری وحتی وتی میں بہت سی آیات موجود ہیں طی زمانی و مکانی کے ضمن میں آنے والی امثلہ کا تعلق بھی اضافت زمان ہی سے ہے؛ تاہم یہاں ہم ان کے علاوہ پچھاور آیات مبار کہ کا ذکر بھی کریں گے جن میں واضح طور پر یہ بیان ہوا ہے کہ وقت اور اس کے گز رنے کی رفتار کی حیثیت محض ہمارے ادراک تک محدود ہے۔ ہمار اادر اک ہی وفت کی تعریف کرتا ہے اور یہی اس کی رفتار کو تیزیا آہت ہوت ارد یتا ہے۔ دراصل وقت محض ایک ایسا ادر اک ہے جس کا انحصار واقعات کی تر کیب پر ہوتا ہے اور واقعات کی تر تیب ہی وقت کی کی سلسلے کا باعث بنتی ہے۔

روزِ قیامت اور اِضافتِ زمان

قیامت کا دن بھی طی زمانی ہی کی ایک صورت میں بر پا ہوگا، جس میں وقت کے گزرنے کی نثر ح مختلف ہوگی۔وہ دن بعض لوگوں کے لئے محض پلک جھیکنے میں گز رجائے گا اور بعض دوسر بے لوگوں کے لئے ایک ہزاریا پیچاس ہزار سال تک طویل ہوجائے گا۔ دراصل وقت محض ایک نفسی ادارک ہے جسے ہر فر داپنے مخصوص حالات کے پس منظر میں محسوس کرتا ہے۔اللہ کے برگزیدہ ومحبوب بندوں کے لئے وہ دن مشاہدہ کوت کے استغراق میں نہایت تیزی سے گز رجائے گا جبکہ دوسری طرف عام لوگوں پر مشاہدہ کوت کی بجائے کرب واذیت کا {315}

احساس غالب ہوگا جس کی بدولت ان کے لئے وہ دن حسب حالت ایک ہزاریا پچاس ہزار سال يرمحيط ہوگا۔ مادّی کا ئنات میں طبیعی قوانین کے تحت روشنی کی رفتار کے تناسب سے تیز رفتاری سے سفر کرنے والے اجسام پر وقت نہایت تیزی سے گزرجا تاہے جبکہ مشاہدہ حق میں مصروف اللہ کے محبوب بندوں پر حالت سکون میں ہی وقت یوں گزرتا ہے کہ صدیاں کمحوں میں تبریل ہوتی دکھائی دیتی ہیں۔ قرآن مجید میں روز قیامت کے مختلف رفتاروں سے گزرنے کا ذکراً پاہے۔اللّٰہ کے نیکوکاروں بروہ دن بلک جھیکنے میں ختم ہوجائے گا،ارشا دفر مایا: وَمَا أَمُرُ السَّاعَةِ إلاَّ كَلَمُح الْبَصَرِ أَوُ هُوَ أَقُرَبُ ط إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلّ شَيْي عَلَم يُكْر (النحل: ٢ ١ / ٢٧) ترجمہ: اور قیامت کے قائم ہونے کا واقعہ اس قدر تیزی سے ہوگا جیسے آنکھ کا جھ کپنایا اس سے بھی نیز تر، بیشک اللہ ہر چیز پر بڑا قادر ہے۔ اسي طرح ايك اور مقام يرفر مايا: وَمَا أَمُرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَمُح بِالْبَصَرِ ٥ (القمر: ٥٠/٥٣) ترجمہ: اور ہماراحکم تو یکبارگی ایسے(واقع) ہوجائے گا جیسے آنکھ کا جھپکنا( کہاس میں دیر ہی نہیں لگتی ) وہی دِن جواللہ کے نیکوکاراور اطاعت گزار بندوں پر پلک جھیکنے میں گزرجائے گا دوسر ےلوگوں پراس کی طوالت ہزار برس ہوگی۔ ارشادباری تعالی ہے: إِنَّ يَوُمًا عِنُدَ رَبَّكَ كَأَلَفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّون ٥ (الحج: ٢٢/٢٢)

ترجمہ: ایک دن آپ کے رب کے ہاں ایک ہزارسال کی مانند ہے (اس حساب سے)جوتم شارکرتے ہو۔ ایک اور مقام یرفر مایا: ثُمَّ يَعُرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوُم كَانَ مِقُدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّوُنَ 0 (السجده: ۵/۳۲) ترجمہ: پھرامراس کے پاس پینچ جائے گا ایک ایسے دن میں جوتمہارے شار کے مطابق ایک ہزارسال کا ہوگا۔ ارشادر بُ العالمين ہے: تَعُرُجُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوُحُ إِلَيْهِ فِي يَوُمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِيُنَ أَلْفَ سَنَةٍ ( (المعارج: • ٢/٣) ترجمه: (روزِ قیامت وہ دفت ہوگا جب) فر شتے اور جبرئیل اُس کی طرف عروج کریں گے(اور بیہ) اُس دن (ہوگا) جس کااندازہ( دنیا کے ) پچاس ہزارسال ہے۔ وقت کا إدراک فسی: روز قیامت کی اضافی حیثیت کے علاوہ بھی قرآن مجید میں پچھ آیات مبارکہ میں وفت کی اِضافی حیثیت کا ذکرہواہے۔ وفت کے احساس وادراک نِفسی ہونے کے حوالے سے بہ آیات واضح ہیں۔ اس د نیامیں کسی شخص کی یوری زندگی جوا سے 70,60 سال کی طویل تاریخ کے طور پر دکھائی دیتی ہے، بے حد مختصر ہے اور جب بندہ موت کے بعد دوبارہ زندہ کیا جائے گا تو وہ سوچ گا کهاس کی زندگی تو چند ساعتوں سے زیادہ نہیں تھی۔ سورة مؤمنون ميں ارشادِربُّ العزت ،

{317}

قَـالَ كَـمُ لَبِثْتُمُ فِي الْاَرُضِ عَدَدَ سِنِيُنَ ٥ قَـالُـوُا لَبِثُـنَا يَوُمًا اَوُ بَعُضَ يَوُمٍ فَسُئَلِ الْعَادِّيْنَ ٥ قَالَ إِنْ لَبِثْتُمُ اِلَاً قَلِيُلاً لَوُ اَنَّكُمُ كُنْتُمُ تَعْلَمُوُنَ ٥

(المؤمنون: ٢/٢٣ ١١-١٢)

ترجمہ: اِرشاد ہوگا کہتم زمین میں برسوں کے حساب سے کتنی مدت گھہرے رہے (ہو)، وہ کہیں گے کہ ہم ایک دن یا دن کا کچھ حصہ گھہرے (ہوں گے)، آپ اعداد وشار کرنے والوں سے پوچھ لیں، ارشاد ہوگا :تم (وہاں) نہیں گھہرے مگر بہت ہی تھوڑ اعرصہ، کاش تم (بیہ بات وہیں) جانتے ہوتے۔

مذکورہ بالاتمام آیات اور قرآنی فصص اِضافتِ زمان و مکان کی تشریح کرتی دکھائی دیتی ہیں، نیوٹن (1727-1642) سے پہلے زمان و مکان دونوں کو مطلق سمجھا جاتا تھا، نیوٹن نے ایپ نظریات میں مکان کی مطلق حیثیت کوتو رد کر دیا تھا مگر زمان کی اضافی حیثیت کے بارے میں وہ کوئی رائے قائم نہ کر سکا۔ بیسویں صدی میں آئن سٹائن نے ایپ نظریدَ اضافیت میں مکان کے ساتھ زمان کو بھی اضافی قرار دیا اور یوں انسانی علوم کے سفر ارتقاء میں اس مادی کا سکات کا ہر ذر داخان کو بھی اضافی قرار دیا اور یوں انسانی علوم کے سفر ارتقاء میں اس مادی وہی ذات لاز وال ہے جو اس کا سکات کی خالق وما لک ہے اور ہم سب اس کے بندے ہیں اور تر جمیع افلاک اور کہکشا سی بھی اس کی خالق وما لک ہے اور ہم سب اس کے بندے ہیں اور تر کی کوفن سرائی میں بھی اس کے امر سے ایک دن وجود میں آئیں، اور ایک دن ایسا بھی تر کی کہ میں میں ای کی مطلق سوحا ہے کو مطلق گر دانتا کہاں کی دانائی ہے؟ یہی وجہ ہے کہ خود فرنس ہی کے قوانین اس تمام عالم پست و بالاکواضافی اور حاد شان کی دانائی ہے؟ یہی دہر ہوتا ہیں دن ایسا بھی

قرآن مجيد كاتصوّ ريوم:

قر آن حکیم میں اوربھی بہت سی ایسی آیات موجود ہیں جو کا ئنات کی تخلیق وارتقاء پر روشنی ڈالتی ہیں، مٰدکورہ بالا آیات سے ہم بآسانی مندرجہ ذیل نکات حاصل کر سکتے ہیں:

### {318}

(۱) کائنات محض حادثاتی طور پر معرض وجود میں نہیں آئی بلکہ بیاللّدرب العزت کے اراد ے اوراس کی قدرت ِکاملہ کانتیجہ ہے۔اس غیر محدود اور تعجب خیز کائنات میں پھیلا ہوانظم وضبط اور نظام بیظاہر کرتا ہے کہ اس کا وجود قدرت ِالہ بیکی کامل منصوبہ بندی کے تحت ہی قائم ہے۔ (۲) جملہ کائنات کی تخلیق وارتقاء ایسا مرحلہ اور عمل تھا جو بتدرنے 6 ارتقائی ادوار میں مکمل ہوا۔

(۳) اس دنیامیں وقوع پذیر ہونے والے تمام ترحوادث وواقعات اس کے خالق کے بنائے ہوئے نظام اور حکم کے ساتھ مربوط ہیں۔ بیر بانی منصوبہ بندی اور اقتدار پوری کا ئنات کو پچھاس طرح سے منظم اور ہم آ ہنگ بنائے ہوئے ہے کہ کوئی شےاپنے طے شدہ ضوابط سے روگردانی نہیں کر سکتی ہے۔

(۳) ''یوم''محض 24 گھنٹے کے دورانیے ہی کا نام نہیں بلکہاس کا اطلاق ہزاروں زمینی سالوں کے دَورانیے پرمحیط بھی ہوسکتا ہے۔

آیات کریمہ سے بیرحقیقت بھی عیاں ہوتی ہے کہ کا ئنات کی تخلیق وترقی چھرایا م(چھ ادوار) میں ہوئی ،قرآن کا تصورِیوم وہ دن ہر گرنہیں جو عام طور پر طلوعِ منس سے غروبِ آفتاب تک مرادلیا جاتا ہے، کیونکہ خلقتِ کا ئنات کے دوران میں طلوع وغروبِ شس کا محال ہونا ایک بدیہی حقیقت ہے ۔قرآن مجید میں ''یوم'' کا لفظ کئی مقامات پر مختلف دورانیوں کے لئے استعال ہوا ہے۔

قرآن مجید نے ''یوم'' کالفظ''وقت کی ایک تغیر پذیر لمبائی variable length) (of time) کے لئے استعال کیا ہے۔مثال کے طور پر سورۃُ السجدہ میں ارشادفر مایا: مریک میں منڈ دیر سکار کی بیٹ میں کائیں مذکریں کائیں مذکر ہے کہ میں کہ

يُكَبِّرُ الْأَمُرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعُرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوُمٍ كَانَ مِقُدَارُهُ أَلُفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّوُنَ ٥(السجده : ٥/٣٢)

اسی طرح ایک اور مقام پر''یوم'' کا لفظ 50 ہزار سال کے لئے بھی استعال کیا گیا ہے۔ قرآن مجید میں ہے: تَعُرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوُحُ إِلَيْهِ فِي يَوُم كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِيْنَ أَلْفَ سَنَةٍ ٥  $(P/2 \star : \star )$ آيتِ كريمہ (الحديد: 24: ٣) ميں 'سِتَّةِ أَيَّه من كالفاظ ال مدت كے لئے استعال کئے گئے ہیں جس میں ہمارے سورج سمیت جملہ اُجرام ساوی کی تخلیق عمل میں آئی ، بظاہر نظر آنے والے شب وروز کاؤ جو دسورج اور زمین کے وجود میں آنے سے قبل ناممکن تھا، لہذا یہ بات عیاں ہے کہ قرآن مجید کا بیان کردہ لفظ''یوم'' وقت کی ایک ایسی تغیریذ پر معینہ مدت ہے جولاکھوں،اربوں سالوں پر محیط ہو سکتی ہے۔ تخلیق کا ئنات اورآ ٹھر آ بی اُصول: ۔ آيات قرآني سے ہم درج ذيل نتائج اخذ كر سكتے ہيں: کا ئنات ازخودمعرض وجود میں نہیں آئی بلکہا سے باری تعالی نے تخلیق (1)فرمایا ہے یعنی اس کی تخلیق محض اتفاقیہ (accidental) نہیں بلکہ ایک خالق (Creator) کے اراد بے اور معل خلق کا نتیجہ ہے۔ (۲) کائنات کی تخلیق کوتین حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے : زیریں ،بالائی اور وسطاني... يعنى زميني، آساني اورخلائي -Earthly Creation i.

- ii. Heavenly Creation
- iii. IntermediaryCreation

جبيا كه ورة السجده ميں مذكور بے 'خَلَقَ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ''

{320}

(اس نے آسانوں کواورز مین کواور جو پھوان کے درمیان ہے تخلیق فرمایا)۔ (۳) آسانوں کی طرح زمینیں بھی متعدد ہیں، اگر سات کا عدد آسانوں (بالائی طبقات) کے لیے محض تعدد اور کثرت (plurality) کے معنی میں تصور کیا جائے تو زمین کی طرح کے اور طبقات اور سیار گان بھی متعدد معلوم ہوتے ہیں اور اگر سات کے عدد کو خاص اور معین تصور کیا جائے تو زمین سے بالکل ملتے جلتے سات طبقے یا سیارے ثابت ہوتے ہیں، اس دوسرے مفہوم کے اعتبار سے سائنس کو ابھی تحقیق واکت ثافات کے مزید کئی مرحلوں سے گز رنا پڑے گا کیوں کہ قرآن مجمد نے بیا شارہ اس آیت کر ہمیں فرمایا ہے: اللہ الَّذِی خَلَقَ سَبْعَ سَملونتِ وَقِمِنَ الْاَدُضِ مِشْلَهُنَّ . (الطلاق : ۲۰۱۹) ترجمہ: اللہ وہ ہی ہے جس نے سات آسان اور ان ہی کی طرح (سات) زمینیں پیدا

- (<sup>۴</sup>) کائنات ارض وساکی تخلیق تدریجاً عمل میں آئی۔
- (۵) کائنات کی تخلیق کا تدریجی عمل (۵) کائنات کی تخلیق کا تدریجی عمل (۵) دوار) رشتمل ہے۔ (creation چھایام( اُدوار ) پرشتمل ہے۔
- (۲) کائنات ارض وسماء کے جملہ اُمورایک با قاعدہ نظام کے تابع ہیں جو باری تعالی کے حکم اور قدرت سے قائم اورر واں دواں ہے۔

(2) اس کی تدبیر (divine planning) کا ئنات کے پورے نظام کوایک مقصد اور نظم کے تحت مربوط اور منظم کرتی ہے جس کے نتیج میں جملہ امور اس طرح انجام پاتے ہیں کہ کوئی وجود اس ضابطہ قدرت سے انحراف نہیں کر سکتا۔ (۸) کسی چیز کا زمینی حدود میں داخل ہونا،اس میں سے خارج ہونا،کسی {321}

سیارے سے آسمان کی وسعتوں کی سمت جانا، آسمانی وسعتوں سے زمین کی طرف اتر نا، کسی کا باقی رہنا اور ختم ہوجانا، الغرض بیرسب کچھا سی کے قائم کردہ نظام اور اس کے جاری کردہ قوانیین کے مطابق ہے۔

جسیا کہ ہم نے پہلے ذکر کیا کہ مختلف آیات ِ مبار کہ سے بیا مرطے پا گیا کہ خلیق ارض وساء کے ذکر میں جن چھایا م کا تذکرہ ہوا ہے ان سے مراد چوبیں گھنٹوں کی مدت پر مشتمل ہمارے مرقبہ ایا منہیں بلکہ خود قرآنی تصوریوم کے تحت غیر محد ود طوالت پر مبنی مدت کا ایک دور (period) ہے جولا کھوں کروڑ وں اربوں برس پر بھی مشتمل ہو سکتا ہے، کیونکہ قرآن مجید نے اس یوم کے لئے کوئی خاص مدت مقرر نہیں فرمائی ۔ بہر حال چھایا م سے مراد خلیق کا ئنات کے چھاد وار (six periods of creation) ہیں۔

ہمارے اس موقف کی تائیدامام ابوالسعو دالعما دکؓ (ا۹۹ھ) نے بھی کی ہے۔ آپ سورہ یونس کی آیت نمبر ۳ کی تفسیر میں رقمطراز ہیں :

(فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ) أى في ستة أوقات، فإن النفس اليوم الذي هو عبارة عن زمان كون الشمس فوق الأرض مما لايتصور تحققه حين لا أرض ولا سماء . (تفسير ابي السعود: ١١٨/٢)

ترجمہ: ''فِٹی سِتَّةِ اَیَّامِ '' (چھدنوں میں)۔۔۔مراد چھاوقات واُدوار ہیں، کیونکہ وہ دن جوسورج کے زمین پرطلوع ہونے ۔۔۔عبارت ہے اس کا تحقق ہی ممکن نہیں کیونکہ اس وقت زمین وا سمان موجود ہی نہ تھے۔

صاف ظاہر ہےالیںصورت میں یوم سے مرادکوئی مخصوص مدت اورز مانہ ہی لیا جائے گا،امام راغب اِصفہا ٹی ؓ نے بھی اس کی تصریح کی ہے،فر ماتے ہیں: ینہ ہ

"أَلْيَوُمُ" يعبر به عن وقتِ طلوعِ الشمس إلى غروبها وقد يعبّر به عن

#### {322}

مدة من الزمان أى مدة كانت. (المفردات: ۵۵۳)

ترجمہ: یوم سے مرادایک تو سورج کے طلوع سے غروب تک کا دفت ہے اور دوسرے اس سے مرادکسی بھی زمانے پرمشتمل مدت ہے خواہ وہ جتنی بھی ہو۔ علامہ آلویکؓ سورۂ یونس کی تفسیر میں'' سِتَّفِ اَیَّامِ'' کے تحت فرماتے ہیں:

ولا يمكن أن يُراد باليوم اليوم المعروف، لأنه كما قيل عبارة عن كون الشمس فوق الأرض وهو مما لايتصور تحققه حين لا أرض ولا سمآء (روح المعانى : ١١/١٢)

ترجمہ: یہاں یوم سے مراد معروف معنی میں دن نہیں ہوسکتا کیونکہ اس کا استعال زمین پرسورج کے طلوع ہونے سے عبارت ہے اور وہ ممکن ہی نہیں کیونکہ اس وقت نہ زمین تھی نہآ سمان (اور نہ طلوع آ فتاب کا کوئی تصور)۔

اس امر کی تصریح امام آلویؓ نے سور ۂ اعراف کے تحت بھی کی ہے۔(ملاحظہ ہوروح المعانی جلد:۵،جز۸،صفحہ ۱۳۳) حضرت عبدالللہ بن عباسؓ سے مروی بید قول'' کہ ان ایام سے مراد ایام د نیانہیں بلکہ ایام آخرت کی مدت ہے' سے بھی مٰدکورہ بالاتصور کی تائید ہوتی ہے۔

# \_\_\_\_\_

{323}

اثبات رسالت

خداک بعد مذہب کا دوسرا اہم عقیدہ رسالت یا وحی والہام ہے، یعنی بیعقیدہ کہ خدا انسانوں میں سے سی انسان پر اپنا کلام اتارتا ہے، اور اس کے ذریعہ سے تمام انسانوں کو اپنی مرضی سے باخبر کرتا ہے، اب چونکہ بظاہر ہمیں خدا اور صاحب وحی کے درمیان ایسا کوئی'' تاز' نظر نہیں آتا جس پر خدا کا پیغام سفر کر کے انسانوں تک پہو نچتا ہو، اس لئے بہت سے لوگ اس دعوے کے حیح ہونے سے انکار کردیتے ہیں، حالانکہ بیا کی ایسی چیز ہے جس کو ہم اپنے معلوم حقائق کی مدد سے باسانی سمجھ سکتے ہیں۔

ہمارے گردو پیش ایسے واقعات موجود ہیں جو ہمارے محدود ودائر 6 ساعت سے کہیں بالاتر ہیں، مگر اس کے باوجود انہیں اخذ کیا جاسکتا ہے ، انسان نے آج ایسے آلات ایجاد کر لئے ہیں، جن سے وہ ایک مکھی کے چلنے کی آواز میلوں دور سے اس طرح سن سکتا ہے جیسے وہ اس کے کان کے پردہ پر دینگ رہی ہو جتی کہ وہ کا رُخاتی شعاعوں (Cosmic Rays) کے تصادم تک کوریکارڈ کر لیتا ہے ، اس طرح کے آلات اب کثرت سے انسان کو حاصل ہو چکے ہیں، جو یہ ثابت کرتے ہیں کہ اخذ وساعت کی ایسی صور تیں بھی ممکن ہیں جو معمولی حواس کے ذریعے ایک شخص کے لئے ناممکن اور نا قابل قیاس ہوں۔

پھر یہ خصوص ذرائع ادراک صرف مشینی آلات تک محدود نہیں، بلکہ حیوانوں کا مطالعہ بتا تاہے کہ فطرت نے خودذی حیات اشیاء کے اندرایسی طاقتیں رکھی ہیں، بے شک عام انسان کے حواس بہت محدود ہیں مگر جانوروں کے حواس کا معاملہ اس سے مختلف ہے، کتاا پنی متجسس ناک سے اس جانور کی بوسونگھ لیتا ہے جوراستہ سے نکل گیا ، چنانچہ کتے کی اس صلاحیت کو جرائم کی تفتیش میں استعال کیا جاتا ہے، چور جس تالے کو تو ڈکر کمرے میں گھسا {324}

ہے وہ تالا جاسوسی کتے (Scott Dog) کوسونگھایا جاتا ہے اور اس کے بعد اسے چھوڑ دیا جاتا ہے، وہ سیگروں انسانوں کے درمیان ٹھیک اس شخص کو تلاش کر کے اس کا ہاتھ پکڑ لیتا ہے جس نے اپنے ہاتھ سے تالے کو چھواتھا، کتنے جانو رہیں جوالیں آوازیں سنتے ہیں جو ہماری قوت ساعت سے باہر ہیں۔

شخفیق سے معلوم ہوا کہ جانوروں میں اشراق (Telepathy) کی صلاحیت یائی جاتی ہے، ایک مادہ یتنگے (Moth) کوکو تھے میں کھلی کھڑ کی کے پاس رکھ دیجئے، وہ کچھ خصوص اشار ۔ کرے گی، بیاشارے اسی نوع کے زینگے جیرت انگیز فاصلے سے ن لیں گے اور اس کا جواب دیں گے جھینگراینے یاؤں پایرایک دوسرے پر گڑتا ہے، رات کے سناٹے میں آ دھے میل دورتک بیآ واز سنائی دیتی ہے، بیہ چھ سوٹن ہوا کو ہلاتا ہے، اور اس طرح اپنے جوڑ کے کوبلاتا ہے،اس کی مادہ جو بظاہر بالکل خاموش ہوتی ہے،گر پراسرارطریقہ پرکوئی ایسا بے آواز جواب دیتی ہے جونر تک پہنچ جاتا ہے،نراس پراسرار جواب کو جسے کوئی بھی نہیں سنتا، حیرت انگیز طور پر س لیتا ہے،اور ٹھیک اسی سمت میں اس کے مقام پر جا کر اس سے ل جاتا ہے۔ ذرائع مواصلات نے وحی کے مسئلہ کو آسان کر دیا ہے اس طرح کی کثیر مثالیس موجود ہیں جو بیہ بتاتی ہیں کہا یسے ذرائع مواصلات ممکن ہیں جو بظاہر نظر نہ آتے ہوں مگر اس کے باوجود وہ بطور واقعہ موجود ہوں اور مخصوص حواس رکھنے والے ذی حیات اس کا ادراک کر لیتے ہوں ،ان حالات میں اگرا یک شخص بید دعویٰ کرتا ہے که د مجھے خدا کی طرف سے ایسی آوازیں سنائی دیتی ہیں جن کو عام لوگ نہیں سنتے' تو اس میں اچینہے کی کیابات ہے،اگراس د نیامیں ایسی آ وازیں ممکن ہیں جوآ لات سنتے ہوں مگرانسان نہ سنتے ہوں،اگریہاں ایسی پیغام رسانی ہورہی ہےجس کوا یک مخصوص جانور تو سن لیتا ہے مگر دوسراا سے نہیں سنتا تو آخراس واقعہ میں استبعاد کا کیا پہلو ہے کہ خدااینی مصالح کے تحت بعض {325}

مخفی ذرائع سے ایک انسان تک اپنا پیغام بھیجتا ہے،اوراس کے اندرایسی صلاحیتیں پیدا کر دیتا ہے کہ وہ اس کواخذ کر سکے اور اس کو پوری طرح سمجھ کر قبول کرلے ،حقیقت بیر ہے کہ وجی و الہام کے تصور اور ہمارے مشاہدات وتجربات میں کوئی ٹکراؤنہیں ہے ، بلکہ اسی قشم کے مشاہدات کی ایک مخصوص صورت ہے جس کا مختلف شکلوں میں ہم تجربہ کر چکے ہیں، یہ ایک امکان کوداقعہ کی صورت میں تشکیم کرنا ہے۔ انثراق اورمصنوعي نيند کے تجربات حيوانات اورانسانوں ميں پھراشراق ادرغیب دانی کے تجربات بتاتے ہیں کہ بیہ چیز صرف حیوانوں تک محدود نہیں بلکہانسان کے اندربھی بالقوہ اس قشم کی خصوصیات موجود ہیں، ڈاکٹر الکسس کیرل کے الفاظ میں'' فرد کی نفسیاتی سرحدیں مکان اورز مان کے اندر محض فرضی Suppositions ہوتی ہیں' چنانچہ ایک عامل کسی آواز اورخارجی ذریعہ کے بغیر اپنے معمول پر توجہ ڈالتا ہے جس کے نتیجہ میں وہ اس پر مصنوعی نیند (Hypnotic Sleep) طاری کر سکتا ہے، اس کو ہنسایا رلاسكتا ہے، اس كے ذہن ميں مخصوص خيالات القاء كرسكتا ہے، بيا يك ايساعمل ہے جس ميں نہ کوئی خاہری آلہ استعال ہوتا ہے اور نہ عامل ومعمول کے سوا کوئی شخص ایسے محسوس کرتا ہے ، پھراسی نوعیت کا واقعہ بندے اور خدا کے درمیان کیوں ہمارے لئے نا قابل تصور ہو، خدا کو ماننے اورانسانی زندگی میں اشراقی قوت کا تجربہ کر لینے کے بعد ہمارے لئے دحی والہام سے انكاركى كوئى بنياد باقى نہيں رہتى۔ (۱) غیب دانی اور انثراق کے ان ثابت شدہ مظاہر کی توجہہ کے لئے مختلف نظریے پیش کئے گئے ہیں مثلا بیر کہ د ماغ سے کسی قشم کی لہریں نکلتی ہیں جونہایت تیزی سے عالم میں

بین سے بین محقد میں چھر میں معالمی کو نظر بیا مواج دیا تی ہوتی کو جن ہیں چنا نچہ اس کو نظر بیا مواج دیا تی ہے۔ پچیل جاتی ہیں چنا نچہ اس کو نظر بیا مواج دماغی Brain -Wave Theory کہا جاتا ہے۔ Religion , Philosophy and Psychical Research by C.D . Broad , p.47-48 {326}

نیز ملاحظه ہوالک۔س کیرل کی کتاب صفحات ۲۹۹ ۔۲۴۴۴۔ میں کہوں گا کہ اگرانسان کو بیرقدرت حاصل ہے کہ ایک انسان کے خیالات دوسرے انسان کو بعینہ منتقل کرد ہے، جبکہ دونوں کے درمیان غیر معمولی فاصلہ ہواوراس کے لئے کوئی ظاہری واسطہاستعال نہ کیا گیا ہوتو القائے کلام کا یہی واقعہ خالقِ کا ئنات کی طرف سے کیوں وجود میں نہیں آسکتا،انسانی صلاحیت کا بیا ظہارجس کی مثالیں کثرت سےموجود ہیں، بیا یک تجرباتی قرینہ ہے،جس سے ہم اس امکان کو بآسانی سمجھ سکتے ہیں کہ خدا اور بندے کے در میان کسی واسطہ کے بغیر کسی طرح الفاظ اور معانی کا تعلق قائم ہوتا ہے،اور ایک کے خیالات دوسر ے کو بعینہ منتقل ہوجاتے ہیں ،اشراقی پیغام رسانی جو بندوں کے درمیان ایک معلوم اور ثابت شدہ واقعہ ہے،ایک ایسا قرینہ ہےجس سے ہم اس اشراق کو سمجھ سکتے ہیں، جو بندے اور خدا کے درمیان ہوتا ہے، اور جس کی کامل اور منعین صورت کو مذہب کی اصطلاح میں''وحی'' کہاجاتا ہے، حقیقت بیر ہے کہ وحی اپنی نوعیت کے اعتبار سے اسی قشم کا ایک مخصوص کا ئناتی اشراق ہے جس کا تجربہ محدود پیانے پرہم انسانی زندگی میں باربار کر چکے ہیں اور کرتے رہتے ہیں۔ وحی کاام کان اوراس کی ضرورت وحی والہام کومکن ماننے کے بعداب ہمیں بیرد کچنا ہے کہ اس کی ضرورت بھی ہے یا

نہیں کہ خداکسی انسان سے مخاطب ہواوراس کے ذریعہ سے اپنا کلام بھیج، اس کی ضرورت کا سب سے بڑا ثبوت میہ ہے کہ رسول آ دمی کوجس چیز سے باخبر کرتا ہے وہ آ دمی کی شدید ترین ضرورت ہے ، مگر وہ خودا پنی کوشش سے اسے حاصل نہیں کر سکتا، ہزاروں برس سے انسان حقیقت کی تلاش میں ہے ، وہ سمجھنا چاہتا ہے کہ میہ کا کنات کیا ہے، انسان کا آغاز وانجام کیا ہے، خیر کیا ہے، اور شرکیا ہے؟ انسان کو کیسے قابو میں لایا جائے، زندگی کو کیسے منظم کیا جائے {327}

کہ انسانیت کے سارے نقاضے اپنے صحیح مقام کو پاتے ہوئے متوازن ترقی کر سکیس ، مگر ابھی تک اس تلاش میں کا میا بی نہیں ہوئی ، تھوڑی مدت کی تلاش وجستجو کے بعد ہم نے لو ہے اور پڑول کی سائنس بالکل ٹھیک ٹھیک جان لی اور اس طرح طبیعی دنیا کی سیکڑوں سائنسوں کے بارے میں صحیح ترین واقفیت حاصل کر لی ، مگر انسان کی سائنس ابھی تک دریافت نہیں ہوئی ، طویل ترین مدت کے درمیان بہترین دعاغ کی لا تعداد کو ششوں کے باوجود بیر سائنس ابھی تک اپنے موضوع کی ابتدائیات کو بھی متعین نہ کر سکی ، اس سے بڑا ثبوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ اس معاملہ میں ہمیں خدا کی مدد کی ضرورت ہے ، اس کے بغیر ہم اپنا '' دین' ، معلوم نہیں کر سکتے۔

سائنس کا زندگی کے راز کو دریافت نہ کرسکنا وجی کی ضرورت کو ثابت

کرتا ہے یہ بات انسان جدید کوشلیم ہے کہ زندگی کا راز ابھی تک اس کو معلوم نہ ہو سکا مگر اس کے ساتھ وہ یفین رکھتا ہے کہ وہ بھی نہ بھی اس راز کو معلوم کرے گا ، سائنس اور صنعت کے پیدا کئے ہوئے ماحول کا انسان کے لئے سازگار نہ ہونا اسی وجہ ہے ہے کہ ' اگر ایک طرف جامد مادے کے علوم کی وسیع پیانے پرتر قی ہوئی ہے تو دوسری طرف جاندار ہستیوں کے علوم بالکل ابتدائی حالت پر باقی ہیں' اس دوسرے شعبہ پر جن لوگوں نے کام کیا وہ حقیقت کو نہ پالکل ابتدائی حالت پر باقی ہیں' اس دوسرے شعبہ پر جن لوگوں نے کام کیا وہ حقیقت کو نہ پاسکے، اور اپنے تخیلات کی دنیا میں بھٹک رہے ہیں، نوبل انعام یا فتہ ڈاکٹر الکسس کیرل

''فرانسیسی انقلاب کے اصول اور مارکس اور لینن کے نظریے محض ذہنی اور قیاسی انسان پر منطبق ہو سکتے ہیں،اس بات کوصاف طور پر محسوس کرنا چاہئے کہانسانی تعلقات کے {328}

قوانین (Law of Human Relations) اب تک معلوم نہیں ہو سکے ہیں، ساجیات اوراقتصادیات کےعلوم محض قیاسی ہیں اور نا قابل ثبوت ہیں۔'

Man The Unknown , p.37

بلاشبہ موجودہ زمانے میں علوم نے بہت ترقی کی ہے، مگر ان ترقیات نے مسئلہ کو اور الجھا دیا ہے، اس نے کسی بھی درجہ میں اس کوحل کرنے میں کوئی مدذ ہیں کی ہے، ج، ڈبلیو، این سولیون (J.W.N.Sullivan) لکھتا ہے:۔ ''سائنس نے موجودہ زمانے میں جس کا ئنات کو دریافت کیا ہے، وہ تمام فکر کی تاریخ کے مقابلے میں بہت زیادہ پر اسرار ہے، اگر چہ فطرت کے بارے میں ہمار کی معلومات تمام پچچلے ادوار کے مقابلے میں بہت زیادہ ہیں، مگر اس کے باوجود یہ کی شرمعلومات ایک اعتبار سے بہت کم تشفی بخش ہیں؛ کیونکہ ہر سمت میں ہم ابہام (Ambiguities) اور تضاد

Limitations of Science, p.1

زندگی کے راز کو مادی علوم میں تلاش کرنے کا می عبرت ناک انجام بتاتا ہے کہ زندگی کی حقیقت راز انسان کے لئے ناقابل دریافت ہے، ایک طرف صورت حال ہے ہے کہ زندگی کی حقیقت کو جاننا ضروری ہے، اس کے بغیر ہم کوئی عمل نہیں کر سکتے، ہمارے بہترین جذبات اسے جاننا چاہتے ہیں، ہماری ہستی کا اعلیٰ ترین جز وجس کو ہم فکریا ذہن کہتے ہیں وہ اس کے بغیر مطمئن ہونے کے لئے کسی طرح راضی نہیں، ہماری زندگی کا سارا نظام اس کے بغیر ابتر اور لا پنچل معمہ بنا ہوا ہے، دوسر لفظوں میں سے ہماری سب سے بڑی ضرورت ہے، مگر یہی سب سے بڑی ضرورت ہم خود سے پوری نہیں کر سکتے ۔ {329}

زندگی کی حقیقت کا انتہائی ضروری ہونے کے باوجود انسان کے لئے نا قابل دریافت ہونا ظاہر کرتا ہے کہ اس کا انتظام اسی طرح خارج سے کیا جانا چا ہے جیسے روشنی اور حرارت انسان کے لئے ناگزیر ہونے کے باوجود اس کے اپنے بس سے باہر ہے، مگر قدرت نے حیرت انگیز طور پر سورج کے ذریعہ اس کا انتظام کردیا ہے۔(اس مسئلہ پر مزید مواد اصول قانون میں ذکر کیا جائے گا)

وحی والہا م کومکن اور ضروری تسلیم کر لینے کے بعداب ہمیں بیدد بکھنا ہے کہ جو شخص اس کا دعویٰ کرر ہاہے وہ فی الواقع صاحب وجی ہے پانہیں، ہمارے عقیدےاورا یمان کے مطابق اس قشم کےصاحبان وحی بہت کثیر تعداد میں اس زمین پر پیدا ہو چکے ہیں ،مگراس باب میں ہم خاص طور برآخری رسول حضرت محمظ اللہ کے دعویٰ نبوت بر گفتگو کریں گے، اس لئے کہ آپ کے دعویؓ نبوت کا ثابت ہونا دراصل سارے انبیاء کے دعویؓ نبوت کا ثابت ہونا ہے، کیونکہ آپ دیگرانبیاء کے منگرنہیں ہیں، بلکہان کی تصدیق کرنے والے ہیں،اوراس لئے بھی کہ اب موجودہ اور آئندہ نسلوں کے لئے آپ ہی خدا کے رسول ہیں، آپ کے بعداب کوئی دوسرا رسول آنے والانہیں ہے، اس لئے عملاً ابنسل انسانی کی نجات وخسران کا معاملہ آپ ہی کے دعویٰ نبوت کو ماننے پانہ ماننے سے متعلق ہے۔ کسی چیز کے کمی حقیقت بننے کے لئے اسے تین مرحلوں سے گزرنا ہوتا ہے: مفروضه (Hypothesis) () مشاہدہ (Observation) (٢ تصديق (Verification) (٣ پہلے ایک مفروضہ یا تصور ذہن میں آتا ہے پھر مشاہدہ کیا جاتا ہے،اس کے بعد اگر مشاہدہ سے اس کی تصدیق ہوجائے تو اس مفروضہ کو واقعہ شلیم کرلیا جاتا ہے، اس ترتیب میں

{330}

م بھی فرق بھی ہوجا تاہے، یعنی پہلے بچھ مشاہدات سامنے آتے ہیں، اور ان مشاہدات سے ایک تصور یا مفروضہ ذہن میں قائم ہوتا ہے پھر جب بید ثابت ہوجا تا ہے کہ مشاہدات فی الواقع اس مفروضہ کی تصدیق کررہے ہیں تو وہ حقیقت قرار پاجا تاہے۔ اس اصول کے مطابق نبی کا دعوئ نبوت گویا ایک''مفروضہ'' کے طور پر ہمارے سامنے ہے ،اب ہمیں بیرد بکھنا ہے کہ مشاہدات اس کی تصدیق کرر ہے ہیں یانہیں ،اگر مشاہدات اس کے حق میں گواہی دے دیں تو اس کی حیثیت ایک مصدقہ حقیقت Ver) (Fact کی ہوجائے گی،اور ہمارے لئے ضروری ہوجائے گا کہ ہم اس کوشلیم کریں۔ صاحب دحی کےاوصاف دشرا ئط اورعکمی حقیقت کے تین مر چلے اب دیکھئے کہ وہ کیا مشاہدات ہیں جواس ''مفروضہ'' کی تصدیق کے لئے درکار ہیں جن کی بنیاد پرہم نبی کے دعوے کو جانچیں اور اس کے مطابق دعوے کاضیح یا غلط ہونا معلوم کریں، دوسر لےفظوں میں وہ کون سے خارجی مظاہر ہیں جن کی روشنی میں بیہ تعیین ہوتا ہے کہ آپ فی الواقع خدا کے رسول تھے، ذات رسول میں جمع ہونے والی وہ کون سی خصوصیات ہیں جن کی توجیہہاس کے سوااور کچھنہیں ہوسکتی کہ ہم ان کوخدا کا رسول مانیں ،میر ےنز دیک ہی حسب ذیل ہیں؛ جوشخص اپنے بارے میں رسول ہونے کا دعویٰ کرے اس کے اندر دوخصوصيات لا زمى طور بر ہونى جا ہئيں : ا) ایک بیرکه ده غیر معمولی طور پرایک معیاری انسان ،و، کیونکه ده خص جس کوساری نسل انسانی میں اس لئے چنا جائے کہ وہ خدا سے ہم کلام ہواورزندگی کی درشگی کا بروگرام اس

ل الساق یں ان سے چیا جائے کہ وہ حکرا سے بہ علام ، تواور زیدی کی در کی کا پروٹر انمان کے ذریعہ سے منکشف کیا جائے ، یقینی طور پر اس کونسل انسانی کا بہترین فرد ہونا چاہئے ، اور اس کی زندگی میں اس کے آ درشوں (Ideals) کو بہتمام و کمال ظاہر ہونا چاہئے ،اگر اس کی زندگی ان اوصاف سے مزین ہے تو بیاس کے دعوے کی صدافت کا کھلا ہوا ثبوت ہے، کیونکہ

## {331}

اس کا دعویٰ اگر غیرحقیقی ہوتو وہ زندگی میں اتنی بڑی حقیقت بن کرنمایاں نہیں ہوسکتا کہاس کو اخلاق وکردار میں ساری انسانیت سے بلند کردے۔ ۲) دوسرے بیر کہ اس شخص کا کلام اور اس کا پیغام ایسے پہلوؤں سے بھرا ہوا ہونا چاہئے جو عام انسان کے بس سے باہر ہو،جس کی امید کسی ایسے ہی انسان سے کی جاسکتی ہو جس پر ما لک کا ئنات کا سابیہ پڑا ہو، عام انسان ایسا کلام پیش کرنے پر قادر نہ ہو سکیں۔ ہید دمعیار ہیں جن برہمیں رسول کے دعویٰ نبوت کو جانچنا ہے۔ پہلی بات کے سلسلے میں تاریخ کی قطعی شہادت ہے کہ محمد (علیقہ) ایک غیر معمولی سیرت کے آ دمی تھے جس کی تفصیل سیرت کے مختلف موضوعات پر کھی گئی کتابوں کے مطالعہ سے معلوم ہوتی ہے۔ حقیقت بیہ ہے کہ آپ کی انسانیت اتنی بلند تقمی کہ اگر آپ پیدا نہ ہوتے تو تاریخ کو لکھنا پڑتا کہاس سطح کاانسان نہ کوئی پیدا ہوااور نہ بھی پیدا ہوسکتا ہے۔ ایسے غیر معمولی انسان کے بارے میں پیچیب نہیں ہوگا کہ ہم اس کوخدا کا رسول مان لیں، بلکہ بیجیب ہوگا کہ ہم اس کے رسول ہونے کاا نکار کر دیں، کیونکہ آپ کورسول مان کر ہم صرف آپ کی معجزاتی شخصیت کی توجیہ کرتے ہیں ،اگر ہم آپ کورسول نہ مانیں تو ہمارے یاس اس سوال کا کوئی جواب نہیں رہتا کہ ان حیرت انگیز اوصاف کا سرچشمہ کیا تھا، جبکہ ساری معلوم تاریخ میں کوئی ایک بھی ایسا انسان پیدانہیں ہوا ، پر وفیسر باسورتھ اسمتھ کے بیالفاظ ایک لحاظ سے حقیقت واقعہ کا اعتراف ہیں،اور دوسر ےلحاظ سے وہ سارے انسانوں کوآپ کی رسالت پرایمان لانے کی دعوت دیتے ہیں:۔ <sup>د</sup> محططینہ نے اپنی زندگی کے آخر میں بھی اپنے لئے اسی منصب کا دعویٰ کیا جس سے

## {332}

انہوں نے اپنے کام کا آغاز کیا تھا،اور میں یہ یقین کرنے کی جرأت کرتا ہوں کہ اعلیٰ ترین فلسفہ اور سچی مسیحیت ایک روزیہ شلیم کرنے پر منفق ہوں گے کہ آپ ایک پیغمبر بتھے، خدا کے سے پیغمر،

Mohammad and Mohammadenism , p.344 دوسرے پہلو سے رسول ها لیک کی رسالت کا سب سے بڑا ثبوت وہ کتاب مقدس ہے جس کو آپ نے بیہ کہہ کر پیش کیا کہ وہ آپ کے او پر خدا کی طرف سے اتر ی ہے ، بیہ کتاب بیشارالیں خصوصیات سے بھری ہوئی ہے جو اس کے بارے میں اس امر کا قطعی قرینہ پیدا کرتی ہیں کہ بیا یک غیر انسانی کلام ہے ، بیخدا کی طرف سے بھیجا گیا ہے۔ {333}

قرآن کریم خدانعالی کی کتاب

قر آن کریم کا چیلنج اورانسانی عجز (لبید بن ربیعہ وا بن المقفع) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب یہ دعوی کیا کہ قر آن کریم ایک آسانی کتاب ہے ، جو خدا تعالیٰ کی طرف سے انسانوں کی رہنمائی کے لئے اتر ی ہے، تو بہت سے لوگوں نے اس کونہیں مانا، انہوں نے کہا کہ بیا یک انسانی تصنیف ہے نہ کہ خدائی تصنیف ، اس کے جواب میں قر آن کریم میں کہا گیا کہ اگرتم اپنے قول میں سیچ ہوتو قر آن کریم کے مانندا یک کلام بنا کرلاؤ۔ (طور: ۳۲)

اسی کے ساتھ قرآن کریم نے مطلق لفظوں میں بیاعلان کردیا کہ اگرتمام انسان اورجن اس بات پر اکھٹا ہوجائیں کہ وہ قرآن جیسی کتاب لے آئیں تو وہ ہر گزند لاسکیں گے، چاہے وہ سب ایک دوسرے کے مددگار ہوجائیں۔ قبل لئن اجتمعت الانس و الجن علی ان یأتو ا بمثل ہذا القرآن لایأتون بمثلہ و لو کان بعضهم لبعض ظھیرا. (الاسراء:٨٨) بلکہ اس کے جیسی ایک سورہ ہی بنا کردکھا دیں۔

وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله وادعوا شهدائكم من دون الله ان كنتم صادقين. (بقره:٢٣)

اپنے بندے پراپنا جو کلام ہم نے اتاراہے، اگراس کے (کلام اکہی ہونے کے ) بارے میں تہہیں شبہ ہے تو اس کے جیسی ایک سورہ لکھ کرلے آؤ، اور خدا تعالیٰ کے سوااپنے تمام شہداءکو بھی بلالو، اگرتم اپنے خیال میں سیچے ہو۔ {334}

یہ جیرت انگیز دعوی ہے، جوساری انسانی تاریخ میں کسی بھی مصنف نے نہیں کیا اور نہ بقید ہوش وحواس کوئی مصنف ایسا دعوی کرنے کی جرأت کر سکتا ہے ؟ کیوں کہ کسی بھی انسان کے لئے ممکن نہیں ہے کہ وہ ایک ایسی کتاب لکھ دے جس سے ہم پایہ کتاب دوسرے انسان نہ لکھ سکتے ہوں، ہر انسانی تصنیف کے جواب میں اسی درجہ کی دوسری انسانی تصنیف تیار ک جاسکتی ہے، قرآن کریم کا یہ کہنا کہ وہ ایک ایسا کلام ہے کہ اس جیسا کلام انسانی ذہن تخلیق نہیں کر سکتا، اور ڈیڑھ ہزار برس تک کسی انسان کا اس پر قادر نہ ہونا، قطعی طور پر ثابت کر دیتا ہے کہ یہ ایک غیر انسانی کلام ہے، یہ خدائی منبع (Divine Origin) سے نگے ہو کے الفاظ ہیں، اور جو چیز خدائی منبع سے نگلی ہواس کا جو اب کون دے سکتا ہے۔ تاریخ میں چند مثالیں ملتی ہیں جب کہ اس چیلنے کو قبول کیا گیا، سب سے پہلا واقعہ لبید

بن ربیدها ہے جو مربول میں ایپ فوت طام اور بیزی بی لے لیے سہور کھا، اس لے جواب میں ایک نظم کہ صی جو کعبہ کے پہاٹک پر آویز اں کی گئی، اور بیا یک ایسا اعز از تھا جو صرف سی اعلی ترین شخص ہی کو ملتا تھا، اس واقعہ کے جلد ہی بعد کسی مسلمان نے قر آن کی ایک سورہ لکھ کر اس کے قریب آویز ان کردی، لبید (جو اس وقت تک اسلام نہیں لائے تھے) جب الحلے روز کعبہ کے دروازہ پر آئے اور سورہ کو پڑھا تو ابتدائی فقر وں کے بعد ہی وہ غیر معمولی طور پر متاثر ہوئے اور اعلان کیا کہ بلاشبہ سیکسی انسان کا کلام نہیں ہے، اور اس پر میں ایمان لاتا ہوں، عرب کا مشہور شاعر قر آن کریم کے اوب سے اس قدر متاثر ہوا کہ اس کی شاعری چھوٹ گئی، بعد میں ایک مربتہ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے ان سے اشعار کی فر مائش کی تو انہوں نے جواب دیا:

'' جب خدانعالیٰ نے مجھے بقرہ اور آلعمران جیسا کلام دیا ہے تواب شعر کہنا میرے

{335}

لئے زیبانہیں۔'

دوسرا وافعداس سے زیادہ عجیب جو ابن المقفع کا ہے، وہ میہ ہے کہ منگرین مذہب کی ایک جماعت نے بید کیھ کر کہ قرآن کریم لوگوں کو بڑی شدت سے متأثر کررہا ہے، بیہ طے کیا کہ اس کے جواب میں ایک کتاب تیار کی جائے، انہوں نے اس مقصد کے لئے ابن المقفع (م: 212ء) سے رجوع کیا، جو اس زمانہ کا ایک زبر دست عالم، بے مثال ادیب اور غیر معمولی ذہین وطباع آدمی تھا، ابن مقفع کو اپنے او پر اتنا اعتمادتھا کہ وہ راضی ہو گیا، اس نے کہا کہ میں ایک سال میں بیکا م کردوں گا، البتہ اس نے بیشرط لگائی کہ اس پوری مدت میں اس کی تمام ضروریات کا مکمل انتظام ہونا چاہئے ؛ تا کہ وہ کامل یکسوئی کے ساتھ اپنے ذہن کو اپنے کام میں مرکوزر کھے۔

نصف مدت گذرگی تواس کے ساتھیوں نے یہ جاننا چاہا کہ اب تک کیا کام ہوا ہے، وہ جب اس کے پاس گئے توانہوں نے اس کواس حال میں پایا کہ وہ بیٹھا ہوا ہے، قلم اس کے ہاتھ میں ہے، گہرے مطالعہ میں مستغرق ہے، اس مشہور ایرانی ادیب کے سامنے ایک سادہ کاغذ پڑا ہوا ہے، اس کی نشست کے پاس لکھ کر پچاڑے ہوئے کاغذات کا ایک انبار ہے اور اسی طرح سارے کمرہ میں کاغذات کا ڈھیر لگا ہوا ہے، اس انتہائی قابل اور ضیح اللسان شخص نے اپنی بہترین قوت صرف کر کے قرآن مجید کا جواب لکھنے کی کوشش کی ، مگر وہ بری طرح اس کے چو مہینے گذر گئے ، مگر وہ نہ لکھ سکا، چنا نچہ ناامید وشرمندہ ہو کر وہ اس خدمت سے دست بردار ہو گیا۔

اس طرح قران کریم کا چینج بدستور آج تک قائم ہے اور صدیاں گذر کئیں ؛مگر کوئی اس کا جواب نہ دے سکا،قر آن کریم کی بیا یک حیرت انگیز خصوصیت ہے جو بلا شبہ بیہ ثابت {336}

کرتی ہے کہ بیہ مافوق ہستی کا کلام ہے ، اگر آ دمی کے اندر فی الواقع سوچنے کی صلاحیت ہوتو یہی واقعہ ایمان لانے کے لئے کافی ہے۔

قر آن کریم کے اس مجز انہ کلام کا نتیجہ تھا کہ عرب کے لوگ جوفصاحت وبلاغت میں اپنا جواب نہیں رکھتے تھے، اور جن کواپنے کلام کی برتر ی کا اتنا احساس تھا کہ عرب کے سوابقیہ دنیا کوعجم (گونگا) کہتے تھے، وہ قر آن کریم کے کلام کے آگے جھکنے پر مجبور ہو گئے، تمام لوگوں کو اس کے شاندارا دب کا اعتر اف کرنا پڑا، صاداز دی نام کے ایک عرب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے، وہ ابھی اسلام نہیں لائے تھے، آپ نے انہیں قر آن کریم کا کچھ حصہ پڑھ کر سنایا، وہ سن کر حیران رہ گئے، ان کی زبان سے بے اختیار یہ فقر ہ نکا ہے۔

''خدا کی شم میں نے کا ہنوں کی بولی ، جادوگروں کے منتر اور شاعروں کے قصائد سنے س

ہیں، مگرتمہارا کلام پچھاور ہی ہے، بیسمندرتک میں اثر کر جائے گا۔ (مسلم:بابتخفیف الصلاۃ) اس طرح کے بے شاراعتر افات ہیں جوقد یم تاریخ میں بھی موجود ہیں،اور حال کے واقعات میں بھی۔

قر آن کریم ایک ابدی کتاب ہے، اس لحاظ سے بیا یک ابدی چیکنج ہے، قیامت تک کے تمام انسان اس کے مخاطب ہیں۔

اب سوال ہیہ ہے کہ قرآن کی وہ کون سی خصوصیت ہے جوانسان کے لئے نا قابل تقلید ہے، اس کے مختلف پہلو ہیں، یہاں ہم اس کے صرف ایک پہلو کا ذکر کریں گے ، جو قرآن کریم میں ان لفظوں میں بیان ہوا ہے:

أف لا يت دبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لو جدوا فيه اختلافا كثيرا. (كيالوگ قران ميں نوروفكرنہيں كرتے اورا گروہ اللہ تعالى كے سواكس اور كى طرف سے ہوتا تو وہ اس كے اندر بڑااختلاف پاتے۔ {337}

اس آیت میں''اختلاف'' کی تفسیر تفاوت ، تعارض ، تناقض ، تضاد وغیرہ الفاظ سے کی گن**ی ہے۔** کلام میں تناقض نہ ہوناصرف خداوند قد دس کی ہی نا درصفت ہے کلام میں تناقض نہ ہونا ایک انتہائی نا درصفت ہے، جو صرف خدائے ذوالجلال کے یہاں یائی جاسکتی ہے، سی انسان کے لئے ایسا کلام تخلیق کرنامکن نہیں، تناقض سے یاک کلام وجود میں لانے کے لئے ضروری ہے کہ صاحب کلام کاعلم ماضی سے ستقبل تک کے امور کا احاطہ کئے ہوئے ہو، وہ تمام موجودات کا کلی علم رکھتا ہو، وہ چیزوں کی اصل ماہیت سے بلااشتناه یوری طرح باخبر ہو،اس کاعلم براہ راست واقفیت برمنی ہونہ کہ بالواسطہ علومات بر، اس کے ساتھ اس کے اندر بیرانوکھی خصوصیت ہو کہ وہ اشیاءکو غیر متأثر ذہن سے ٹھیک ویسا ہی د کچرسکتا ہوجیسا کہ وہ فی الواقع ہیں۔ خدائي خاصه كلام ميں تضاد كامعامله كوئى اتفاقى معاملة ہيں، بيرانسانى فكر كالازمى خاصه ہے، بيرد نيا اس طرح بنی ہے کہ وہ صرف خدائی فکر کو قبول کرتی ہے، خدا تعالیٰ کے سواد دسری بنیاد پر جو نظر بیجھی بنایا جائے گا، وہ فوراً تضاد کا شکار ہوجائے گا، وہ کا ئنات کے مجموعی ڈھانچہ سے ہم آپنگ نہیں ہوسکتا۔ اس د نیامیں کسی انسانی نظریہ کے لئے ممکن نہیں کہ وہ فکری تضاد سے خالی ہو سکے،اس بات کوہم یہاں مثال کے ذریعہ داضح کریں گے۔ نظرية ارتقاء کے جواز کے لئے مختلف حیلے پھر بھی ناکامی اس کی ایک مثال حیاتیاتی ارتقاء کانظریہ ہے، ڈارون (۱۸۸۲–۱۸۰۹) اور دوسرے سائنس دانوں نے دیکھا کہ زمین پر جومختلف انواع حیات موجود ہیں، ان میں {338}

ظاہری اختلافات کے باوجود حیاتیاتی نظام کے اعتبار سے کافی مشابہت پائی جاتی ہے ،مثلاً گھوڑےکا ڈھانچہا گرکھڑا کیا جائے تو وہ انسان کے ڈھانچہ سے ملتا جلتا نظرائے گا۔ اس قشم کے مختلف مشاہدات سے انہوں نے بید نظر بیہ قائم کرلیا کہ انسان کوئی علیحدہ نوع نہیں، انسان اور حیوان دونوں ایک ہی مشترک نسل سے تعلق رکھتے ہیں، رینگنے والے جانور، چویائے اور بندرسب حیاتیات کے سفرارتقاء کی پچچلی کڑیاں ہیں، اورانسان اس سفر ارتقاء کی اگلی کڑی ہے۔ بینظر بیایک سوسال تک انسانی ذہن پر حکمران رہا، مگر بعد کومزید مطالعہ نے بتایا کہ وہ کائنات کے مجموعی نظام سے ٹکرا تار ماہے۔ مثال کے طور برسائنسی طریقوں کے استعال سے اب بیہ معلوم ہو گیا ہے کہ زمین کی عمر کیا ہے، چنانچہ انداز ہ کیا گیا ہے کہ تقریباً دوہزارملین سال پہلے زمین وجود میں آئی، بیہ مدت ڈارون کے مفروضہ ارتفاء کوظہور میں لانے کے لئے انتہائی حد تک ناکا فی ہے، سائنس دانوں نے حساب لگا کر اندازہ کیا ہے کہ صرف ایک بروٹینی سالمہ کے مرکب کوارتقائی طور بروجود میں لانے کے لئے لاکھوں ملین سال سے بھی زیادہ کمبی مدت درکارہے، پھرصرف دوہزارملین سال میں زمین کی سطح پر کمل اجسام رکھنے والے حیوانات کی دس لا کھ سے زیادہ فشمیں کیسے بن گئیں اور نباتات کی دولا کھ سے زیادہ پکمیل یافتہ قشمیں کیوں کر وجود میں ہ گئیں، اس قلیل مدت میں توایک معمولی حیوان بھی نہیں بن سکتا ،تو پھرمفروضہ ارتقاء کے مطابق لا تعدادمراحل سے گذرکرانسان جیسی اعلیمخلوق کیسے ظہور میں آ جائے۔ نظريد ارتقاء حياتياتي عمل ميں جن نوعى تبديليوں كوفرض كرتاہے، ان كے متعلق ریاضیات کے ایک عالم یا چو(Patau) نے حساب لگایا ہے، اس کے مطابق کسی نوع میں ایک چھوٹی سی تبدیلی کوکمل ہونے کے لئے دس لا کھ پشتوں کی مدت درکارہے، اس سے

## {339}

اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اگر مفروضہ ارتقائی عمل کے ذریعہ کتے جیسی نسل میں ان گنت تبدیلیوں کے جمع ہونے سے گھوڑ ہے جیسا بالکل مختلف جانو رہنے تو اس کے بننے میں کس قدرزیا دہ لمبا عرصہ درکار ہوگا۔

اس مشکل کول کرنے کے لئے وہ نظر بیوضع کیا گیا، جس کو پین سپر میا (Panspermia) کا نظر بیہ کہا جاتا ہے، جس کا مطلب بید تھا کہ زندگی ابتداء ًزمین کے باہر بالائی خلامیں کس مقام پر پیدا ہوئی اور وہاں سے سفر کر کے زمین پر آگئی، مگر تحقیق نے بتایا کہ اس کو مانے میں اور بھی زیادہ بڑی بڑی مشکلیں حاکل ہیں، زمین کے علاوہ وسیع کا ئنات کے سی بھی ستارہ یا سیارہ پر وہ اسباب موجود نہیں ہیں، جہاں زندگی جیسی چیز نشو و نما پا سکے، مثلاً پانی جوزندگی کے ظہور اور بقاء کے لئے لازمی طور پر ضروری ہے وہ اب تک کی معلومات کے مطابق زمین کے سوا کہیں اور موجود نہیں۔

پھر پچھذین افراد نے فجائی ارتقاء (Emergent Evolytion) کا نظریہ وضع کیا، اس کے مطابق فرض کیا گیا کہ زندگی یااس کی انواع بالکل اچا نک پیدا ہوجاتی ہیں، مگر ظاہر ہے کہ میحض ایک لفظ ہے نہ کہ کوئی علمی نظریہ، اچا نک پیدائش بھی اند سے مادی قوانین کے ذریعہ مکن نہیں، اچا نک پیدائش کا نظریہ لازمی طور پر ایک مداخلت کرنے والے کا تقاضہ کرتا ہے، یعنی اس خارجی عامل (حق سبحانہ وتعالیٰ) کا جس کونہ مانے کے لئے بیرتمام نظریات گھڑے گئے ہیں۔

حقیقت بیہ ہے کہ کا ئنات کی توجیہ ایک خالق کومانے بغیر ممکن ہی نہیں ، خالق کوچھوڑ کر دوسری جو بنیا دبھی تلاش کی جائے گی وہ کا ئنات کے نقشہ سے کمراجائے گی ، وہ اس کے ڈھانچ میں جگہ ہیں پاسکتی۔ {340}

سائتسدانوں کی لاعلمی کا اعتراف (قاموں جہالت) لندن سے ایک کتاب چیچی ہے، جس کا نام ہے'' قاموں جہالت' اس قاموں کی ترتیب میں مختلف شعبوں کے متاز اہل علم نے حصہ لیا ہے، اس کے تعارف نامہ میں بتایا گیا ہے کہ قاموں جہالت میں ساٹھ نہایت معروف سائنس دانوں نے مختلف تحقیقی شعبوں کا جائزہ لے کر دکھایا ہے کہ دنیا کے متعلق ہمارے علم میں کون سے بامعنی خلا پائے جاتے ہیں:

یہ کتاب در حقیقت اس واقعہ کاعلمی اعتراف ہے کہ دنیا کو بنانے والے نے اس کو اس طرح بنایا ہے کہ وہ کسی بھی میکا نیکل توجیہ کو قبول نہیں کرتی ، مثال کے طور پر پر وفیسر جان مینارڈاسمتھ نے اپنے مقالے میں لکھا ہے کہ نظریہ ارتقاء نا قابل حل اندرونی مسائل (Built-in problems) سے دوچار ہے، کیوں کہ ہمارے پاس نظریات ہیں، مگر ہمارے پاس وہ ذرائع نہیں ہے کہ ہم حقیقی واقعات سے اپنے نظریات کی تصدیق کر سکیں۔

قر آن کریم کے مطابق انسان اوردوسری تمام انواع خدا کی تخلیق ہیں، اس کے برعکس نظریدارتقاءزندگی کی تمام قسموں کواند سے مادی عمل کا نتیجہ قرار دیتا ہے، قر آن کریم کا جواب اپنی توجید آپ ہے، کیوں کہ خدا تعالی ایک صاحب ارادہ مستی ہے، وہ اسباب کامختان نہیں ہے، وہ اپنی مرضی کے تحت کسی بھی واقعہ کو ظہور میں لاسکتا ہے، اس کے برعکس ارتقائی عمل کے لئے ضروری ہے کہ ہر واقعہ کے پیچھے اس کا کوئی سبب پایا جائے، چوں کہ ایسے اسباب کی دریافت ممکن نہیں اس لئے نظرید ارتقاء اس دنیا میں بے توجید ہوکر رہ جاتا ہے، ارتقاء کا نظرید لازمی منطق خلا سے دوچار ہے، جب کہ قرآن مجید کے نظرید میں کوئی منطقی خلام ہیں

ياياجا تا\_

{341}

فلسفهُ سياست (جمهوريت کی حقيقت)

یہی معاملہ فلسفۂ سیاست کا ہے، انسائیکلو پیڈیا برٹانیکا (۱۹۸۴) کے مقالہ نگار کے الفاظ میں: سیاسی فلسفہ اور سیاسی اختلافات بنیادی طور پرایک ،می سوال کے گرد گھو متے ہیں ، وہ بیر کہ کس کوکس کے او پرافتذ ارحاصل ہو:

اس میدان فکر میں پچھلے پانچ ہزارسال سے اعلی ترین انسانی د ماغ اپنی کوششیں صرف کررہے ہیں، اس کے باوجودعلم سیاسیات کا مربوط نظام بنانے کے لئے وہ چیز دریافت نہ ہوسکی جس کواسپنوزانے کلمی بنیاد(Scientific base) کہا ہے۔

علم سیاست میں ایک درجن سے زیادہ مدارس فکر پائے جاتے ہیں، تاہم وسیع تقسیم میں وہ صرف دو ہیں، ایک وہ جوشخصی اقتد ارکی وکالت کرتے ہیں، دوسرے وہ جوجمہوری اقتد ارکے حامی ہیں، ان دونوں ہی پر سخت ترین اعتر اضات کئے جاتے ہیں، شخصی اقتد ارکے نظریہ پر بیداعتر اض واقع ہوتا ہے کہ ایک انسان کو دوسرے انسان کے او پر کیوں حاکمانہ اقتد ارحاصل ہو، چنانچہ وہ کبھی قبولیت عام حاصل نہ کر سکا، دوسر انظریہ وہ ہے جس کو جمہوری اقتد ارکانظریہ کہا جاتا ہے، عملاً اگر چہ بیا یک مقبول نظریہ ہے مگر نظری اورفکری اعتبار سے اس پر سخت ترین شبہات کا اظہار کیا گیا ہے۔

جمہوریت (ڈیموکریس) کا نظریہ، اس عقیدہ پر قائم ہے کہ تمام انسان آزاد ہیں او ربرابر کے حقوق رکھتے ہیں ،روسو کی کتاب معاہدہ عمرانی (Social Contract) کا پہلا فقرہ بیہ ہے:انسان آزاد پیدا ہوا ہے، مگر میں اس کوز نجیروں میں جکڑا ہواد کیھر ہا ہوں۔ ڈیموکریسی ایک یونانی لفظ ہے ،اس کے معنی ہیں حکومت بذریعہ عوام ( Rule by راف ایک محکومت کریں گے متمام عوام کی حکومت قائم ہو سکے، سارے لوگوں پر سارے لوگ آخرکس طرح حکومت کریں گے، مزید ہیہ ہے کہ انسان کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ ایک ساجی حیوان (Social animal) ہے، انسان اس دنیا میں اکیلانہیں ہے کہ وہ جس طرح جا ہے رہے، بلکہ وہ ساجی مجموعہ کے ساتھ وابستہ ہے، ایک مفکر کے الفاظ میں، انسان آزاد نہیں پیدا ہوا ہے، انسان ایک ساج کے اندر پیدا ہوتا ہے، جو کہ اس کے او پر پابندیاں عائد کرتا ہے:

جب سارے عوام بیک وقت حکومت نہیں کر سکتے تو عوامی حکومت کا نظام کس طرح بنایا جائے ، اس سلسلہ میں مختلف نظر یے پیش کئے گئے ، سب سے زیادہ مقبول نظریہ روسو کا نظریہ ہے، جس کو اس نے رائے عامہ (General will) کی بنیاد پر قائم کیا ہے، یہ رائے عامہ حکمران افراد کے انتخاب میں ظاہر ہوتی ہے، اس طرح عوام کی حکومت عملاً منتخب افراد کی حکومت بن جاتی ہے، عوام کو انتخاب میں ووٹ دینے کی کسی قدر آ زادی ہوتی ہے، مگر ووٹ دینے بعدوہ دوبارہ اپنے جیسے پچھا فراد کے حکوم بن جاتے ہیں، روسو نے اس کا جواب بید یا کہ ایک شخص کی خواہش کی پیروی غلامی ہے، مگر خودا پنے مقرر کردہ قانون کی پیروی کرنا آ زاد کی ہے:

ظاہر ہے کہ بیہ جواب ناکافی تھا، چنانچہ اس نظر بیہ کو دوبارہ سخت اعتر اضات کا سامنا کرنا پڑا، کیوں کہ لوگ دیکھر ہے تھے کہ خوب صورت الفاظ کے باوجود منتخب جمہوریت عملاً منتخب بادشاہت (Elective monarchy) کا دوسرا نام ہے، انتخاب کے بعد جمہوری افراد دہی کچھ بن جاتے ہیں، جواس سے پہلے شاہمی افراد بنے ہوئے تھے۔

اس طرح تمام سیاسی مفکرین تضادفکری کا شکار ہیں، جس سے نکلنے کا کوئی راستہ انہیں نظرنہیں آتا ، اعتقادی طور پر سب کے سب مساوات انسانی کو اعلی ترین قدر مانتے ہیں، مگر انسانی مساوات حقیقی معنوں میں نہ شاہی نظام میں حاصل ہوتی ہے اور نہ جمہوری نظام میں، شاہی نظام اگر خاندانی بادشاہت ہے تو جمہوری نظام انتخابی بادشاہت، اٹھارویں {343}

اورانیسویں صدی میں شاہی نظام کے خلاف زبردست بغاوت ہوئی، مگر جب شاہی افراد کی محکومی ختم ہوگئی تولوگوں کو معلوم ہوا کہ ان کے لئے دوسرا بدل صرف میہ ہے کہ نمائندہ افراد کی محکومی پراپنے آپ کوراضی کرلیں ، دونوں نظاموں میں جو فرق تھا وہ صرف میہ نئے حکمران اپنے کو زمین پرعوام کا نمائندہ کہتے تھے ، جب کہ پرانے حکمرانوں کا کہنا تھا کہ وہ زمین پر خدا کے نمائندہ (Representative of God on earth) ہیں۔ برٹانیکا کے مقالہ نگار نے اس معاملہ میں انسان کی ناکا می کا خلاصہ ان الفاظ میں بیان کہاہے:

The history of political philosophy from Plato until the present day makes plain modern political philosophy is still faced with th basic problems.(14/695)

سیاسی فلسفد کی تاریخ، افلاطون سے لے کراب تک ظاہر کرتی ہے کہ جدید سیاسی فلسفہ انجمی تک بنیادی مسائل سے دو جارہے۔ ابھی تک بنیادی مسائل سے دو جارہے۔ بارشاہت یا جہوریت میں اقتداراعلی کاحق انسانوں میں سے پھرانسان کودینا پڑتا ہے، اس طرح دونوں نظام مساوات انسانی کی تر دید بن جاتے ہیں، جمہوریت عین مساوات انسانی ہی کے نام پر پیش کی گئی، مگروہ اپنے اندرونی تضاد کی وجہ سے برعکس نتیجہ کی حامل ثابت ہوئی۔ چقیقت ہی ہے کہ ایک ہی سیاسی فلسفہ ہے، جواس دنیا میں فکری تضاد سے خالی ہو سکتا ہے اور وہ قرآن کا فلسفہ ہے، قرآن کریم خدائی حاکمیت کا نظر سیپیش کرتا ہے: یقولو ن ہل لنا من الامر من شی ، قل ان الامر کلہ لللہ (آل عران: ۱۵۳) یعنی وہ کہتے ہیں کہ کیا حکم میں ہمارا بھی چھ چھ جسہ ہے، کہو کہ حکم سب اللہ تعالی کا ہی ہے۔ بینظر یو فکری تضاد سے پوری طرح خالی ہے، جب خدا حاکم اور تمام لوگ حکوم ہوں تو سارے انسان برابر ہوجاتے ہیں، ایک انسان اور دوسرے انسان کا تمام فرق مٹ جاتا ہے، {344}

اب فرق صرف خالق اورمخلوق کے درمیان رہتا ہے نہ کہ مخلوق اورمخلوق کے درمیان۔ خدا کی حاکمیت میں تمام انسان برابر کا درجہ پالیتے ہیں، کیوں کہا قیڈ ارانسانوں سے باہرایک بالاتر ہستی میں تفویض کردیاجا تا ہے، اس کے برعکس بادشاہت یاجمہوریت میں مساوات کی قدر باقی نہیں رہتی، کیوں کہان میں ایک انسان کے مقابلہ میں دوسر ےانسان کوصاحب اقتدار ماننایر تاہے۔ خدا کی جا کمیت کانظر بیا یک مربوط نظام فکر بنا تاہے، جو ہوشم کے تضادات سے خالی ہے، جب کهانسانی حاکمیت کا کوئی نظریہ بھی ایسانہیں بنایا جاسکتا، جو تضاداور تناقض سے پاک ہو۔ تمام سایسی نظریات کی کوشش بیر ہی ہے کہ وہ انسانوں کے درمیان حاکم اور محکوم کی تقسیم ختم کریں، مگر انسانی نظام میں بیہ تقسیم کبھی ختم نہیں ہو سکتی، خواہ جو بھی سیاسی نظام بنایاجائے، بیصورت ہمیشہ باقی رہے گی کہ پچھ لوگ ایک یادوسرے نام پر حاکم بن جائیں گےاور بقیہ لوگ محکوم کی حیثیت اختیار کرلیں گے،مگر جب خدا کوجا کم مان لیا جائے تو یہ تقسیم اپنے آپٹتم ہوجاتی ہے،اب ایک طرف خدا ہوتا ہےاور دوسری طرف انسان ، حاکم اورمحکوم کی تقسیم صرف خدا اورانسان کے درمیان رہتی ہے، باقی جہاں تک انسان اورانسان کے درمیان کا معاملہ ہے، سب انسان مساوی طور پر یکساں حیثیت کے مالک ہوجاتے ہیں۔ حقیقت بیرے کہانسانوں کے درمیان حاکم اورمحکوم کی تقسیم ختم کرنے کی کوئی صورت اس کے سوانہیں کہ خدا کو بادشاہ حقیقی مان کرسب انسان اپنے آپ کواس کی ماتحتی میں دیدیں ، یہی واحد سیاسی نظریہ ہے جوفکری تضاد سے پاک ہے، دوسرا کوئی بھی نظریہ فکری تضاد سے خالی نہیں ہوسکتا۔(جمہوریت کی خرابیوں بر تفصیل تفتکو 'سیاست کے مختلف نظام' کے عنوان کے ماتحت آرہی ہے)

{345}

تضادی قسمیں قرآن کریم کی مذکورہ آیت (النداء:۸۲) میں جس تضادیا نا مطابقت کا ذکر کیا گیا ہے ،اس کے دوخاص پہلو میں، ایک داخلی اور دوسر اخارجی۔ داخلی غیر مطابقت ہی ہے کہ کتاب کا ایک بیان کتاب کے دوسرے بیان سے ظرار ہا ہو، خارجی غیر مطابقت ہی ہے کہ کتاب کا بیان خارجی دنیا کے حقائق سے ظراجائے ،قرآن کریم کا دعودی ہے کہ دوہ ان دونوں قسم کے تضادات سے خالی ہے، جب کہ کوئی بھی انسانی تصنیف ان سے خالی نہیں ہو سکتی، یہی واقعہ اس بات کا ثبوت ہے کہ قرآن کریم غیر انسانی ذہن سے نکلا ہوا کلام ہے، اگر وہ ایک انسانی کلام ہوتا تو یقیناً اس کے اندر بھی وہی کمی پائی جاتی جوتمام انسانی کلام میں غیر استان کے طور پر پائی جاتی ہے۔ داخلی تصاد

کلام میں داخلی تضاد حقیقة متکلم کی شخصیت میں داخلی کمی کا نتیجہ ہوتا ہے، داخلی تضاد سے بچنے کے لئے دوچیزیں لازمی طور پر ضروری ہیں، ایک کامل علم اور دوسرے کامل موضوعیت (Objectivity) کوئی انسان ان دونوں کمیوں سے خالی نہیں ہوتا، اس لئے انسان کا کلام داخلی تضاد سے پاک بھی نہیں ہوتا، بیصرف خداوند قد وس ہے جو تمام کمیوں سے پاک ہے، اس لئے صرف خدا کا کلام ہی وہ کلام ہے، جو داخلی تضاد سے پوری طرح خالی ہے۔ انسان اپنی محدود بیت کی وجہ سے بہت سی باتوں کو اپنی عقل کی گرفت میں نہیں لاسکتا، اس لئے قیاسی طور پر بھی وہ ایک بات کہتا ہے اور بھی دوسری، ہرانسان کا حال ہے کہ وہ نا چند عمر سے پند عمر کی طرف سفر کرتا ہے، اس کا نتیجہ میہ ہوتا ہے کہ وہ نا پخت میں ہیں دو مارج پند عمر کو پہو پنج کر وہ خود اس کے خلاف ہو لنے لگتا ہے، ہرآ دمی کا علم اور تجربہ بڑھتا رہتا ہے، {346}

اس بناء پراس کا ابتدائی کلام کچھ ہوتا ہےاورآ خری کلام کچھاور ،انسان کی عمر بہت تھوڑی ہے ، اس کی واقفیت ابھی کمل نہیں ہوتی کہ اس کی موت آ جاتی ہے، وہ اپنی نامکمل واقفیت کی بناء پر ایسی بات کہتا ہے جواس کے بعد درست ثابت نہیں ہوتی ۔ یہ ہوتی ۔

اسی طرح آ دمی کوئسی سے دوستی ہوتی ہے اور کسی سے دشمنی، وہ کسی سے محبت کرتا ہے اور کسی سے نفرت، وہ کسی کے بارے میں سادہ ذہن کے تحت سوچتا ہے اور کسی کے بارے میں رحمل کی نفسیات کا شکار ہوجا تا ہے، انسان پر بھی خم کا لمحہ گذرتا ہے اور کبھی خوشی کا، وہ کبھی ایک ترنگ میں ہوتا ہے اور کبھی دوسری ترنگ میں، اس بنا پر انسان کے کلام میں یکساندیت نہیں ہوتی، وہ بھی ایک طرح کی بات کہتا ہے اور کبھی دوسری طرح کی بات بو لنے لگتا ہے۔ اور ہوتسم کے تناقض سے خالی بھی ۔

حضرت مسيح عليه السلام كانسب نامه (بائبل كا تضاد)

مثال کے طور پر بائبل کو لیچئے ، بائبل اپنی ابتدائی حالت میں خدا کا کلام تھی، مگر بعد کو اس میں انسانی ملاوٹ ہوئی، اس کا نتیجہ سیر ہے کہ اس میں کثرت سے داخلی تضادات پیدا ہو گئے، بائبل کاوہ حصہ جس کو انجیل یا نیاعہد نامہ کہا جاتا ہے اس میں حضرت مسیح علیہ السلام کا نسب نامہ دیا گیا ہے، یہ نسب نامہ تیٰ کی انجیل میں اس طرح شروع ہوتا ہے: پیوع مسیح ابن داؤ دابن ابراہام کا نسب نامہ

ی پیخف رنسب نامہ ہے، اس کے بعد انجیل میں مفصل نسب نامہ ہے جو حضرت ابرا ہیم سے شروع ہوتا ہے، اور آخر میں''یوسف'' پرختم ہوتا ہے، جو اس کے بیان کے مطابق مریم کے شوہر شرح بن سے حضرت مسیح پیدا ہوئے۔ اس کے بعد قاری مرقس کی انجیل تک پہو نچتا ہے تو وہاں کتاب کے آغاز میں حضرت {347}

مسیح کانسب نامدان لفظول میں ملتا ہے: یسوع مسیح ابن خدا گویا انجیل کے ایک باب کے مطابق حضرت مسیح یوسف نامی ایک شخص کے فرزند سیح، اوراتی انجیل کے دوسر ے باب کے مطابق حضرت مسیح ابن خدا (خدا کے بیٹے ) تھے۔ انجیل اپنی ابتدائی صورت میں یقیناً خدائی کلام تھی اور تضادات سے پاک تھی، مگر بعد کواس میں انسانی کلام شامل ہو گیا۔ انجیل کے اس تضاد کی تاویل کلیسا نے ایک اور عجیب وغریب تضاد سے کی ہے، چنانچہ انسائیکاو پیڈیا برٹانیکا ( ۱۹۸۷ ) کے مطابق وہ مذکوریوسف کے لئے حسب ذیل الفاظ استعال کرتے ہیں:

Christs earthly fathar, the Virgin Mary's husband میسیح کاارضی باپ، کنواری مریم کا شو ہر۔ یہ ذہبی کلام میں داخلی تضاد کی مثال تھی، اب غیر مذہبی کلام میں داخلی تضاد کی مثال لیجیح ! کارل مارکس کافکر می تضاد مثال کے طور پر مارکس نے دنیا کی تمام خرابیوں کا سبب سماج میں طبقات کا ہونا مثال کے طور پر مارکس نے دنیا کی تمام خرابیوں کا سبب سماج میں طبقات کا ہونا مثال کے طور پر مارکس نے دنیا کی تمام خرابیوں کا سبب سماج میں طبقات کا ہونا مثال کے طور پر مارکس نے دنیا کی تمام خرابیوں کا سبب سماج میں طبقات کا ہونا مثال کے طور پر مارکس نے دنیا کی تمام خرابیوں کا سبب سماج میں طبقات کا ہونا طبقہ ( سرما بیدار ) ذرائع پیداوار پر قابض ہو کر دوسر ے طبقہ ( محنت کش طبقہ ) کولو شاہے۔ اس کا صل مارکس نے میہ تجویز کیا کہ سرما بیدار طبقہ سے اس کی ملکتیں چھین کی جائے اوران کو مز دور طبقہ کے زیر انتظام دیدیا جائے، اس کا رروائی کودہ بے طبقاتی سماج اوران کو مزدور طبقہ کے زیر انتظام دیدیا جائے، اس کا رروائی کودہ بے طبقاتی سماج کیوں کہ مذکورہ کارروائی سے جو چیز وقوع میں آئے گی، وہ طبقاتی سماج میں ہے، بلکہ ہیہ ہے {348}

کہ معاشی ذرائع پرایک طبقہ کا قبضہ ختم ہو کر دوسرے طبقہ کا قبضہ شروع ہوجائے ، یہ طبقات کا خاتمہ نہیں ؛ بلکہ صرف طبقات کی تبدیلی ہے، اس فرق کے ساتھ کہ پہلے یہ قبضہ ملکیت کے نام پر تھا اور اب یہ قبضہ انتظام کے نام پر ہوگا ، وہ چیز جس کو مارکس بے طبقاتی ساج کہتا ہے، وہ عملاً سرمایہ دار طبقہ کی ملکیت کو ختم کر کے کمیونسٹ طبقہ کی ملکیت قائم کرنے کے سوا اور کچھ نہیں۔

مارکس ایک ہی چیز کوایک جگہ برائی کہتا ہے اور دوسری جگہ بھلائی ، مگر سرمایہ داروں کے خلاف شدید نفرت اور تعصب کی وجہ سے اس کو اپنا یہ فکری تضاد دکھائی نہیں دیا ، وہ ذرائع معاش کو سرمایہ داروں کے بجائے عہد یداروں کے فیضہ میں دے رہاتھا، مگر اپنے منتعصّبا نہ اند صح پن کی وجہ سے وہ اپنے تضاد کومحسوس نہ کر سکا، ایک نوعیت کے دودا قعات میں سے ایک وافعہ کو اس نے انفرادی لوٹ کہا اور دوسر کو اجتماعی تنظیم ۔ قرآن کریم اس قشم کے داخلی تضاد سے کمل طور پر خالی ہے، اس کا کوئی بیان اس کے

دوسرے بیان سے ہیں ٹکراتا،قرآن کریم کے تمام بیانات میں کامل قشم کی داخلی ہم آ ہنگی پائی جاتی ہے۔

خارجي نامطابقت

اس معاملہ کا دوسرا پہلوخارجی نامطابقت ہے، یعنی کسی امر میں کتاب کے اندر جو بات کہی گئی ہے وہ کتاب کے باہر پائی جانے والی حقیقت کے مطابق نہ ہو، بیا یک ایسی کمی ہے جو تمام انسانی تصنیفات میں پائی جاتی ہے، انسان اپنی معلومات کے دائرہ میں بولتا ہے، اور انسان کی معلومات کا دائرہ چونکہ محدود ہے، اس لئے اس کی زبان یاقلم سے ایسی با تیں نکاتی ہیں جوخارجی صورت حال سے مطابقت نہ رکھتی ہوں، یہاں ہم چند تقابلی مثالیں بیان کریں گے۔

{349} صبط ولادت كافلسفه (رابر ی مانتقس كاغلطاندازه) قديم عرب ميں ايک رواج به تھا کہ بعض اوقات کو کی شخص اپني اولا دکواس انديشے ۔ سے آل کردیتا تھا کہافراد خاندان زیادہ ہوجا <sup>ئ</sup>یں گے تو ان کے لئے کھانے پینے کاانتظام نہ ہو سکے گا،اس سلسلہ میں قرآن میں بیچکم اترا: ولاتقتلوا اولادكم خشية املاق ، نحن نرزقهم ، واياكم ان قتلهم كان خطأً كبيراً. (الاسراء: ٣١) اینی اولا د کومفلسی کے اندیشہ سے قتل نہ کرو، ہم ان کو بھی روزی دیں گے اورتم کو بھی ، یے شک ان کو مارڈ الناایک بڑی غلطی ہے۔ به اعلان گویا ایک قشم کا دعوی تھا، اس کا مطلب بیدتھا کہ سنقبل میں آبادی کا کوئی بھی اضافہ زمین پررزق کی تنگی کا مسئلہ پیدانہیں کرےگا،انسانی تعداد کے مقابلے میں غذائی اشیاء کا تناسب ہمیشہ موافق طور پر برقر ارر ہے گا،جس طرح آج سب کوان کی روزی مل رہی ہے، اسی طرح آئندہ بھی سب کوان کی روزی ملتی رہے گی۔ مسلمان ہر دور میں اعتقادی طویر اس اعلان کی صداقت کو مانتے رہے ہیں ، یہی دجہ ہے کہ مسلمانوں میں کبھی بھی وہ ذہن پیدانہیں ہواجس کوموجودہ زمانہ میں تحدید نسل یا برتھ کنٹرول کہتے ہیں، وہ خدا کی رزاقی پر بھروسہ کرتے ہوئے رزق کے معاملہ کوخدا پر چھوڑ دیتے ہیں،مگراس اعلان کے ایک ہزارسال بعد انگریز ماہر معاشیات رابرٹ مانٹھس (۱۸۳۴-۲۲۷۱) پیداہوا، ۹۸۷۷ میں''اصول آبادی''اس کی مشہور کتاب چیھی۔ مانتھس نے اس کتاب میں وہ مشہورنظر بیپیش کیا،جس کا خلاصہ اس کے الفاظ میں بیتھا: Population. When unchecked, increases in a geometrical ratio. Subsistence only increases in an arithmetical ratio. آبادی، جب کہ وہ بے قید طور بر چھوڑ دی جائے ، جیو میٹری کے تناسب سے بڑھتی ہے،اشاءخوراک صرف ارتھمیلک کے تناسب سے بڑھتی ہیں۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ انسان کا اضافہ اور غذائی اشیاء کا اضافہ قدرتی طو پر یکساں نہیں ہے، انسانی آبادی کا اضافہ ا-۲-۴ -۸ -۸ -۲۱ -۳۲ کے تناسب سے ہوتا ہے، اس کے برعکس غذائی اشیاء میں اضافہ کا تناسب ا-۲ -۳۲ -۴ -۵ - ۲ - ۷ - ۸ - رہتا ہے، یعنی انسانی آبادی میں اضافہ نہایت تیز رفتار ہوتا ہے اور غذائی اشیاء میں اضافہ نہایت سست رفتار، اس بنا پر ماتھس نے کہا کہ زمین پر انسانی نسل کو بچانے کے لئے ضروری ہے کہ پیدائش پر کنٹرول قائم کیا جائے، انسان کی تعداد کو ایک خاص حد سے آگے بڑھنے نہ دیا جائے ورنہ ہوجائے گا اور بے شار انسان کھوک سے مرنے کگیں گے۔

مانتقس کی اس کتاب نے دنیا کی فکر پرز بردست انژ ڈالا ، اس کی تائید میں بے شار لکھنے اور بو لنے والے پیدا ہو گئے ، یہاں تک کہ ساری دنیا میں برتھ کنٹر ول اور فیملی پلاننگ کی کوششیں شروع ہو کئیں ، مگراب محققین اس نتیجہ پر پہو نچے ہیں کہ اس کا انداز ہ سرا سر غلط تھا ، مسٹر گوائن ڈائر (Gwhnne Dyer) نے ان تحقیقات کا خلاصہ ایک مقالہ کی صورت میں شائع کیا ہے ، اس مقالہ کاعنوان با معنی طور پر بیر ہے : مانتھ س جھوٹا پیغمبر

(Malthus: The False Prophet)

مقالہ نگار جائزہ لیتے ہوئے لکھتے ہیں: ''مانتھس کی موت کواب • ۵۱ رسال سے زیادہ سال گذر چکے ہیں اور اس کی سنگین پیشین گوئیاں ابھی تک پوری نہیں ہوئیں، دنیا کی آبادی جیو میٹری کے حساب سے دگنی اور چوگنی ہوگئی، جیسا کہ اس نے کہا تھا، اس میں جنگوں اور حوادث کی وجہ سے بس تھوڑ اسافرق پڑا ہے، جب مانتھس نے اپنی کتاب لکھی تھی اس وقت کی آبادی کے مقابلہ میں آج دنیا کی آبادی تقریباً آٹھ گنا ہو چکی ہے، مگر غذائی پیداوار بھی کچھ اضافہ کے ساتھ قدم جلتی رہی {351}

ہے، اور انسان کی موجودہ نسل کو اوسط طور پرتاریخ کی سب سے بہتر غذامل رہی بے'۔ (ہندوستان ٹائمس: ۲۸ ردسمبر ۱۹۸۷) رابر یے مانتھس'' روایتی زراعت'' کے دوران پیدا ہوا، وہ اس کا انداز ہ نہ کر سکا کیہ جلد ہی''سائنٹفک زراعت'' کا دورا نے والا ہے،جس کے بعد پیداوار میں غیر معمولی اضافہ كرناممكن ہوجائے گا، پچھلے ڈیڑھ سوسال میں زراعت کے طریقوں میں انقلابی تبدیلیاں ہوئی ہیں،اب ایسے منتخب بیج ہوئے جاتے ہیں جوزیادہ فصل دینے والے ہوں، یہی معاملہ مویشیوں کے ساتھ کیا جاتا ہے، کھیتوں کوزر خیز کرنے کے مزید طریقے دریافت ہو گئے ہیں، نٹی نٹی کھادیں بڑے پہانے پر استعال ہونے لگی ہیں،مشین کی مدد سے ان مقامات برکھیتی ہونے لگی ہے جہاں پہلے بھتی کرنا نامکن نظر آتا تھا، آج ترقی یا فتہ ملکوں میں کسانوں کی تعداد میں ۹۰ رفیصد تک کمی کرنے کے باوجود زرعی پیدادارکودس گنا تک بڑھالیا گیا ہے، وغیرہ۔ تیسری دنیا (غیرتر قی یافتہ ممالک) کا جورقبہ ہے، اس کے لحاظ سے اس میں ۳۷ بلین انسانوں کی آباد کاری کی گنجائش ہے، جب کہاس کی موجودہ آبادی صرف ۲ ربلین ہے، تیسری د نیا امکانی طور پراپنی موجودہ آبادی کی یا نچ گنا تعدادکوخوراک مہیا کرنے کی صلاحت رکھتی ہے، ایف ، اے، او، (. F.A.O) نے اندازہ لگایا ہے کہ تیسری دنیا کے ممالک کی آبادی اگر بے قید طور پر بڑھتی رہے اور \*\* ۲۰ء میں چارملین سے زیادہ ہوجا کیں تب بھی کوئی خطرہ کی بات نہیں ، کیوں کہ انداز ہ کے مطابق اس وقت جو آبادی ہوگی اس سے ڈیڑ ھے گنا آبادی کو خوراک مہیا کرنے کے ذرائع پھربھی تیسری دنیا کے علاقہ میں موجود ہوں گے۔ خوراک میں بیاضافہ جنگلوں کوکاٹے بغیرممکن ہو سکے گا،اس لئے حقیقت بیر ہے کہ نہ تو عالمی سطح پرکسی غذائی بحران کا کوئی حقیقی اندیشہ ہے اور نہ علاقائی سطح پر،مسٹر گوائن ڈائر نے اینی ریورٹ ان الفاظ پرختم کی ہے:

## {352}

Malthus was wrong. We are not doomed to breed ourselves into famine.

ماتھس غلطی پرتھا، ہمارے لئے میہ مقدر نہیں کہ ہماری اگلی سلیس قحط میں پیدا ہوں۔ بیدواقعہ ظاہر کرتا ہے کہ ماتھس کی کتاب 'اصول آبادی' انسانی ذہن کی پیدا وارتھی، جوزمان و مکان کے اندررہ کر سوچتا ہے، اس کے برعکس قر آن کریم ایک ایسے مقدس و بلند ذہن سے نکلا ہوا کلام ہے جوزمان و مکان سے بلند ہو کر سوچنے کی طاقت رکھتا ہے، یہی فرق اس بات کا سبب ہے کہ ماتھس کا کلام خارجی حقیقت سے ٹکرا گیا اور قر آن کریم آخری حدتک خارجی حقیقتوں کا احاطہ کئے ہوئے ہیں، قر آن کے بیان اور خارجی واقعہ میں کوئی ٹکراؤ

بائبل میں حضرت یوسف وحضرت موسیٰ علہما السلام کے زمانہ کے بادشاه كوفرعون تحريركرنا

بنی اسرائیل حضرت یوسف علیہ السلام کے زمانہ میں ۲۰ ویں صدی قبل مسیح میں مصرمیں داخل ہوئے اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانہ میں تیر هویں صدی قبل مسیح میں مصر سے نگل کر صحرائے سینامیں گئے، بیدونوں واقعات بائبل میں بھی مذکور ہیں اور قر آن کریم میں بھی ، مگر قر آن مجید کے بیانات خارجی تاریخ سے کامل مطابقت رکھتے ہیں، چنانچہ بائبل کے معتقدین کے لئے بیہ مسئلہ پیدا ہو گیا کہ وہ بائبل کے بیان کولیں یا تاریخ کے بیان کو، کیوں کہ دونوں کو بیک وقت لینا ممکن نہیں۔

حضرت یوسف جس زمانہ مصر میں داخل ہوئے ہیں،اس زمانہ میں وہاں ان لوگوں کی حکومت تھی ،جن کو تاریخ میں چروا ہے بادشاہ (Hyksos Kings) کہا جا تا ہے، بیلوگ عرب نسل سے تعلق رکھتے تھے اور باہر سے آکر مصر پر قابض ہو گئے تھے، بیرخاندان دوہزار {353}

سال قبل مسیح سے لے کریندرھویں صدی قبل مسیح کے آخر تک مصر میں حکمران رہا،اس کے بعد مصرمیں غیرملکی حکمرانوں کےخلاف بغاوت ہوئی اور ہکسوس کی حکومت ختم کردی گئی۔ اس کے بعد مصر میں ملک والوں کی حکومت قائم ہوئی ،اس وفت جس خاندان کومصر کی بادشاہی ملی اس نے اپنے حکمرانوں کے لئے فرعون کالقب پسند کیا، فرعون کے لفظی معنی سورج، دیوتا کی اولاد کے ہیں، اس زمانہ میں مصر کے لوگ سورج کو یوجتے تھے، چنانچہ حکمرانوں نے بیرظاہر کیا کہ وہ سورج دیوتا کا مظہر ہیں، تا کہ مصریوں کے او براپناخق حکومت ثابت کیاجا سکے۔ بائبل حضرت یوسف کے ہم زمانہ مصری بادشاہ کوبھی فرعون کہتی ہے، اور حضرت موسیٰ کے ہم زمانہ مصری با دشاہ کو بھی فرعون کہتی ہے۔ مگر قرآن شریف اس قشم کے اختلاف بیانی سے خالی ہے، اس لئے حاملین قرآن کریم کے لئے بیہ سئلہ ہیں کہ قرآن کریم کو لینے کے لئے انہیں تاریخی حقیقت کو چھوڑ نا پڑے، قرآن کریم کے زمانۂ نزول میں بیہ تاریخی واقعات لوگوں کو معلوم نہ تھے، بیہ تاریخ ابھی تک قدیم آثار کی صورت میں زمین کے پنچے دفن تھی جن کو بہت بعد میں زمین کی کھدائی سے برآمد کیا گیا،اوران کی بنیاد پرمصر کی تاریخ مرتب کی گئی۔

اس کے باوجود ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن کریم میں حضرت یوسف کے ہم زمانہ مصری بادشاہ کاذکر آتا ہے تو قرآن اس کے لئے ملک مصر ( مصرکا بادشاہ ) کالفظ استعال کرتا ہے، اور حضرت موسیٰ کے ہم زمانہ مصری بادشاہ کاذکر آتا ہے تو وہ اس کو بار بار فرعون کہتا ہے، اس طرح قرآن کریم کا بیان خارجی تاریخی حقیقت کے عین مطابق تھ ہرتا ہے، جب کہ بائبل کا بیان خارجی تاریخی حقیقت سے طرراتا ہے، بیدواقعہ بتاتا ہے کہ قرآن کریم کا مصنف ایک ایسا مصنف ہے جوانسانی معلومات کے ماور اتما م کو براہ راست دیکھ کر ہا ہے۔ {354}

نظریۂ ارتقاء کے ثبوت کے لئے دھوکا دہی سے کام لینا ( مل ط ڈاون ) نظریۂ ارتقاء کے مطابق انسان اور حیوان دونوں ایک مشترک مورث اعلی سے تعلق رکھتے ہیں، حیوانات کی ایک نسل ترقی کرتے کرتے بندر (چمپنزی) تک پہو نچی، اور بندر کی بیسل مزید ترقی کرتے انسان بن گئی۔

اس سلسله میں ایک سوال ہے ہے کہ اگر یہ واقعہ ہے تو حیوان اورانسان کی در میانی کڑیاں کہاں ہیں، یعنی وہ انواع کون سی ہیں جو ابھی ارتقاء کے در میانی سفر میں تھیں اور اس بناء پر ان کے اندر کچھ حیوانی پہلو تھے اور کچھ انسانی پہلو، اگر چہ حقیقی طور پر ابھی ایسی کوئی در میانی نوع دریافت نہیں ہوئی ہے، تاہم علماء ارتقاء کو یقین ہے کہ ایسی انواع گذری ہیں، البتہ ان کا سراغ انہیں ابھی تک نہیں ملا ہے، ان مفروضہ کڑیوں کو غلط طور پر گم شدہ کڑیوں (Missing Links) کانام دیا گیا ہے۔

۲۱۹۱۲ میں لندن کے اخبارات نے پر جوش طور پر میذہر دی کہ بندر اورانسان کے در میان کی ایک کم شدہ کڑی دریافت ہوگئی ہے، میدو ہی کڑی ہے جس کوار تقاء کی تاریخ میں پلیٹ ڈاؤن انسان (Piltdwon man) کہا جاتا ہے، اس کی حقیقت میڈی کہ لندن کے برلٹن میوزیم کوقتہ یم زمانہ کا ایک جبڑ املا جس کا ڈھانچہ بندر جیسا تھا، مگر اس کا دانت انسان کر دانت سے مشابہ تھا، اس ہڈی کے طرح کی بنیاد پر ایک وریا تھا، مگر اس کا دانت انسان کے دانت انسان کی حقیقت میڈی کہ میں دی کہ میں دی کہ بندر اور نقاء کی تاریخ میں بلیٹ ڈاؤن انسان (Piltdwon man) کہا جاتا ہے، اس کی حقیقت میڈی کہ لندن کے برلٹن میوزیم کوقتہ یم زمانہ کا ایک جبڑ املا جس کا ڈھانچہ بندر جیسا تھا، مگر اس کا دانت انسان کے دانت سے مشابہ تھا، اس ہڈی کے طرح کی بنیاد پر ایک پوری تصویر بنائی گئی، جو دیکھنے والوں کو بندر نما انسان کا نام دیا گیا، میوزیم کو پہ ڈاؤن نائی می مقام سے حاصل ہوا تھا۔

یلیٹ ڈاؤن انسان کو تیزی سے مقبولیت حاصل ہوئی، وہ با قاعدہ طور پر نصاب کی کتابوں میں شامل کرلیا گیا، مثال کے طور پرآ رایس لل (R.S.Lull) کی کتاب عضویاتی ارتقاء (Organic evolution) میں ، بڑے بڑے علماء ومفکرین نے اس کوجد بدانسان کی علمی فتوحات میں شارکیا، مثلاً اینج جی ویلز (۱۹۴۲–۱۸۲۶) نے اپنی کتاب تاریخ کاخا کہ (The Outline of History) میں ، اور برٹرینڈ ررسل (۱۹۷۰–۱۸۷۲) نے اپنی کتاب مغربی فلسفہ کی تاریخ (A History of Western Philosophy) میں ، اور تاریخ وحیا تیات کی کتابوں میں پاپٹ ڈاون انسان کاذکراس طرح کیا جانے لگا، جیسے کہ وہ ایک مسلمہ حقیقت ہو۔

تقریباً نصف صدی تک جدید علاء اس<sup>د ، عظی</sup>م دریافت' سے سحور رہے، یہاں تک کہ ۱۹۵۳ میں بعض علاء کو شبہہ ہوا، انہوں نے برلش میوزیم کے آ ہنی فائر پروف بکس سے مذکورہ جبڑا نکالا، اس کو سائنسی طریقے سے جانچا، تمام متعلق پہلوؤں سے اس کی تحقیق کی ، آخر کا روہ اس نتیجہ پر پہو نچ کہ میکمل طور پر ایک فریب تھا جس کو حقیقت سمجھ لیا گیا۔ پلیٹ ڈاؤن انسان کی اصل حقیقت ریتھی کہ ایک شخص نے بندر کا ایک جبڑ الیا، اس کو مہو گنی رنگ میں رنگا، اور پھر اس کے دانت کو ریتی سے طمس کر آ دمی کے دانت کی طرح بنایا، اس کے بعد اس نے بیہ جبڑ ایہ کہہ کر برگش میوزیم کے حوالے کر دیا کہ بیا اس کو پلیٹ ڈاؤن (انگلینڈ) میں ملا ہے۔

فرعون کی نعش کے بارے میں قرآن کریم اور بائبل کے الفاظ کا فرق اس کے مقابلہ میں اب قرآن کریم سے اسی نوعیت کی ایک مثال کیجئے ، بیفرعون کی مثال ہے، اس کے بارے میں قرآن کریم میں جوالفاظ آئے تھے، بعد کی تاریخ حیرت انگیز طور پراس کی تصدیق بن گئی۔

تاریخ کے مطابق حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانہ میں مصر کا جو بادشاہ غرق ہوا،وہ رحمسیس دوم کا فرزندتھا، اس کا خاندانی لقب فرعون اور ذاتی نام مرتفتاح (merneptah) تھا،نزول قرآن مجید کے وقت اس فرعون کا ذکر صرف بائبل کے مخطوطات میں تھا،اس میں بھی {356}

صرف پہلکھا ہوا تھا کہ' خداوند نے سمندر کے بیچ ہی میں مصریوں کو تہہ وبالا کر دیااور فرعون کے سارے کشکر کو سمندر میں غرق کردیا۔(خروج ۲۸:۱۴)اس وقت قرآن کریم نے حیرت انگیز طور پر بیاعلان کیا کہ فرعون کاجسم محفوظ ہے اور دہاں دنیا والوں کے لئے سبق بنے گا۔ فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية .(يأس:٩٢)ترجم: آج ہم تیرے بدن کو بچالیں گے تا کہ تواپنے بعد والوں کے لئے نشانی ہو۔ قرآن کریم میں جب بیآیت نازل ہوئی تو وہ نہایت عجیب تھی ،اس وقت کسی کوبھی یہ معلوم نه تقا که فرعون کاجسم کہیں محفوظ حالت میں موجود ہے، اس آیت کے نزول پراسی حالت میں تقریباً تیرہ سوسال گذر گئے، یروفیسرلاریٹ (Loret) پہلا تخص ہے جس نے ۱۸۹۸ میں مصر کے ایک قتریم مقبرہ میں داخل ہوکر دریافت کیا کہ یہاں مذکورہ فرعون کی لاش ممی کی ہوئی موجود ہے، ۸؍جولائی ۷۰۹اکو الیٹ اسمتھ (Elliot Smith) نے اس لاش کے او پر لېچی ہوئی چا درکو ہٹایا،اس نے اس کی با قاعدہ سائنسی تحقیق کی اور پھر ۱۹۱۲ میں ایک کتاب شائع کی جس کانام شاہی ممیاں (The Royal Mummies) رکھا، اس سے ثابت ہو گیا کہ بیمی کی ہوئی لاش اسی فرعون کی ہے جو تین ہزارسال پہلے حضرت موسیٰ کے زمانہ میں غرق كيا كياتها، ايك مغربي مفكر كے الفاظ ميں :

His eathly remains were saved by the will of God from destruction to become a sign to man. as it is written in the Qur'an Karim.

ترجمہ: فرعون کامادی جسم خدا کی مرضی کے تحت برباد ہونے سے بچالیا گیا؛ تا کہ وہ انسان کے لئے ایک نشانی ہو، جیسا کہ وہ قرآن کریم میں لکھا ہوا ہے۔ قرآن کریم ، بائبل اور سائنس ( & (Maurice Bucaille ) نے ۵ے 19 میں Science) کے مصنف ڈاکٹر موریس بوکائی ( Maurice Bucaille ) نے ۵ے 19 میں {357}

فرعون کی اس لاش کا معائنہ کیا،اس کے بعدانہوں نے اپنی کتاب میں اس پر جو باب لکھا ہے ،اس کا خاتمہ ان شاندارسطروں برہواہے: ''وہ لوگ جومقدس کتابوں کی سچائی کے لئے جدید ثبوت جاتے ہیں، وہ قاہرہ کے مصری میوزیم میں شاہی ممیوں کے کمرہ کودیکھیں ، وہاں وہ قرآن کریم کی ان آیتوں کی شاندارتصدیق یالیں گے جو کہ فرعون کے جسم سے بحث کرتی ہیں'۔ قرآن کریم نے ساتویں صدی میں کہا کہ فرعون کاجسم لوگوں کی نشانی کے لئے محفوظ ہے اور وہ انیسویں صدی عیسوی کے آخر میں نہایت صحت کے ساتھ برآمد ہوگیا، دوسری طرف موجودہ زمانہ کے علماء سائنس نے اعلان کیا کہ پاپٹ ڈاون کے مقام پرانہوں نے ایک ڈھانچہ دریافت کیا ہے، جوقد یم انسان کے جسم کا ایک حصہ ہے اوراگلی معلومات کے تحت وہ ہالکل بے بنیاد ثابت ہو گیا۔ کیااس کے بعد بھی اس میں کوئی شبہہ باقی رہتا ہے کہ قرآن کریم ایک خدائی کتاب ہے، وہ عام انسانی تصنیفات کی طرح کوئی انسانی تصنیف نہیں۔ اجسام فلکی کی گردش (کل فی فلک یسبحون) قرآن کریم (الانبیاء ۳۳، پلین : ۴۰) میں سورج اور جاند کا ذکر کے ارشاد ہوا کہ سب ایک ایک دائرہ میں تیرر ہے ہیں، کل فسی فلک یسب حون ڈاکٹر موریس بوکائی نے ان آیات پر مصیلی کلام کیا ہے اور دکھایا ہے کہ یہاں فلک سے وہی چیز مراد ہے جس کوموجودہ زمانہ میں مدار (Orbit) کہا جاتا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ مذکورہ آیات میں بید دکھایا گیا ہے کہ سورج ایک مدار میں گھومتا ہے، مگر اس بات کا کوئی اشارہ نہیں دیا گیا ہے کہ زمین کی نسبت سے اس کا مدار کیا ہے، قر آن کریم {358}

کے نزول کے زمانہ میں بیرخیال کیا جاتاتھا کہ سورج ( زمین کے گرد ) گھوم رہا ہے، جب کہ ز مین گھہری ہوئی ہے، بہمرکزیت ارضی کانظر بہ تھا جود دسری صدی قبل مسج میں ٹالمی کے زمانہ سے چھا گیا تھا، وہ سولہویں صدی عیسوی میں کو پرنیکس تک باقی رہا،اگر چہ محکم اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں لوگ اس نظریہ کی تائید کرتے تھے،مگر قرآن کریم میں وہ کہیں خاہر نہیں ہوا، نہ ان دونوں آیتوں میں اور نہ کسی اور آیت میں ۔ نفطه،علقه اورمضغه کی حدید شخفیق اورقر آن کریم اس سلسلہ میں ایک دل چسپ مثال وہ ہے جو ۱۹۸۷ کے آخر میں مختلف اخبارات میں شائع ہوئی تھی، کنا ڈاکے اخبار دی سٹی زن (۲۲ رنومبر ۱۹۸۴) نے اس کی سرخی ان الفاظ میں کی: Ancient Holy Book 1300 Years Ahead of its Time. قدیم مقدس کتاب اپنے وقت سے اسوسال آگے۔ اسی طرح نٹی دہلی کے اخبار ٹائمس آف انڈیا (۱۰؍ دمبر۱۹۸۶) میں یہ خبر ذیل کی سرخی کے ساتھ چھی:

Qur'an (Karim) Scores Over Modern Science.

قر آن کریم جدید سائنس پربازی لے جاتا ہے۔ ڈاکٹر کیتھ مور جنینیات کے ماہر ہیں اور کنا ڈاکی ٹورنٹو یو نیورٹی میں پر وفیسر ہیں، انہوں نے قر آن کریم کی چندآیات (المؤمنون: ۱۳۰،الزم: ۲) اور جدید تحقیقات کا مطالعہ کیا ہے، اس سلسلہ میں وہ اپنے ساتھیوں کے ہمراہ کئی بار کنگ عبدالعزیز یو نیورٹی (جدہ) بھی گئے، انہوں نے پایا کہ قر آن کریم کا بیان حیرت انگیز طور پر جدید دریافتوں کے میں مطابق ہے، یہ د کیھ کر انہیں سخت تعجب ہوا کہ قر آن کریم میں کیوں کروہ حقیقتیں موجود ہیں جن کو مغربی دنیا نے

یہلی بارصرف ۱۹۳۰ میں معلوم کیا ، اس سلسلہ میں انہوں نے ایک مقالہ لکھا ہے جس میں وہ مذکورہ واقعہ کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

The 1300 year old Quran (Karim) contains passagesso accurate about embryonic development that Muslims can reasonably believe them to be revelations from God.

ترجمہ: ۳ اسوسال قدیم قرآن کریم میں جنینی ارتقاء کے بارہ میں اس قدر درست بیانات موجود ہیں کہ سلمان معقول طوپریفین کر سکتے ہیں کہ وہ خدا کی طرف سے اتاری ہوئی آبیتی ہیں۔ شہر بیریشد ہ

روشنی کی شخفیق میں نیوٹن کی غلطی (نظریۂ نور)

انسان جب بھی سی مسلہ پر کلام کرتا ہے تو فوراً ظاہر ہوجا تا ہے کہ وہ'' حال' میں بول رہا ہے، اسے'' مستقبل'' کی کوئی خبر نہیں ،کوئی انسان آئندہ ظاہر ہونے والی حقیقتوں کونہیں جانتا، اس لئے وہ اپنے کلام میں ان کی رعایت بھی نہیں کر سکتا، بیا سیا معیار ہے جس پر آ دمی ہمیشہ ناکام ثابت ہوتا ہے، اس کے برعکس قر آن کریم کود یکھا جائے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم کا مصنف ایک ایسی ہستی ہے جس کی نظر ماضی سے مستقبل تک بکساں طور پر پھیلی ہوئی ہے، وہ آج کے معلوم واقعات کوبھی جانتا ہے اوران واقعات کوبھی جوکل انسان کے علم میں آئیں گے۔

مثال کے طور پر نیوٹن (۲۷۷-۱۲۴۲) نے روشنی کے بارے میں یہ نظریہ قائم کیا کہ یہ چھوٹے چھوٹے روشن ذرات ہیں، جواپنے منبع سے نکل کرفضا میں اڑتے ہیں، اس نظریہ کو سائنس کی تاریخ میں روشنی کا ذراتی نظریہ (Corpuscular theory of light) کہاجا تاہے: نیوٹن نے غیر معمولی اثرات کے تحت یہ نظریہ ۱۸۴ تک علمی دنیا پر چھایا رہا، اس کے {360}

بعداس کوز وال شروع ہوا ، مختلف سائنس دانوں کی تحقیقات ، خاص طور فوٹان (Photons) کے عمل کی دریافت نے روشن کے ذراتی نظریہ کوختم کردیا، پروفیسرینگ (اور دوسرے سائنس دانوں) کی تحقیق نے علماء کو عظمئن کردیا کہ روشنی بنیا دی طور پر موج کی سی خصوصیات رکھتی ہے، جو بظاہر نیوٹن کے ذراتی نظریہ کے برعکس ہے:

Young's work convinced scientists that has essential wave characteristics in apparent contradiction to Newton's corpuscular (particle) theory.

Encyclopaedia Britanica, 1984. Vol, 19, p.665

نیوٹن نے اٹھارھویں صدی عیسوی میں اپنا نظریہ پیش کیا اور صرف دوسوسال کے اندروہ غلط ثابت ہو گیا، اس کے برعکس قرآن کریم نے ساتویں صدی عیسوی میں اپنا پیغام دنیا کے سامنے رکھا اور چودہ سوسال گذرنے کے باوجود اس کی صدافت آج تک مشتر نہیں ہوئی، کیا اس کے بعد بھی اس یقین کے لئے کسی مزید ثبوت کی ضرورت ہے کہ نیوٹن جیسے لوگوں کا کلام محدود انسانی کلام ہوتا ہے اور قرآن کریم لامحدود ذہن سے نکلا ہوا خدائی کلام ہے، قرآن کریم کے بیانات کا ابدی طور پر درست ثابت ہونا ایک انتہائی غیر معمولی صفت محید خدائی کلام ہوتا ہے کہ قرآن کل میں دونہ ہوتا کی انتہائی غیر معمولی صفت محید خدائی کلام ہوتا ہے کہ تر اس ای کا میں میں دوسر کل میں ای کا ہوتا ہے ہوتا ہے ہوتا ہے ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا کی معروب ہوتا ہو معنی میں کا میں میں ہوتا ہوتا ہے اور تر میں میں میں میں ای میں معروب

یوری گگارن (۱۹۲۸–۱۹۳۴) ایک روی خلابازتھا، وہ پہلا انسان ہے جس نے خلا میں سفر کیا، اس کا بیسفر روس کے بنائے ہوئے پہلے خلائی جہاز (1 Vostok) کے ذریعہ ہوا تھا، ۱۲ ارپریل ۱۹۹۱ کو خلائی جہاز زمین سے ۱۸ میل کی بلندی پر چلا گیا، خلا میں اس کی رفتار ۱۸ م ہزار میل فی گھنٹہ تھی، وہ ڈیڑھ گھنٹہ میں زمین کا ایک چکر لگا تا تھا، یوری گگا رن جب اپنے تقریباً چارٹن کے خلائی جہاز سے کا میاب خلائی سفر کرکے دوبارہ زمین پر اتراتواجا تك وه عالمى شهرت كاما لك بن چكاتھا۔ His spaceflight brought him immediate worldwide fame. (۱۷/376)

یوری گلارن (Yori Gagarin) کا کم عمری میں انتقال ہو گیا، تا ہم اس کی بہت سی یا دداشتیں اب بھی چھپی ہوئی موجود ہیں، اور مطالعہ کرنے والوں کے لئے دل چسپی کا سامان فراہم کرتی ہیں، گلارن نے اپنے تاریخی سفر سے واپس آکر جو با تیں بتائی تھیں، ان میں سے ایک بات ریتھی کہ میں نے خلا میں سے جب زمین کو دیکھا تو میں نے پایا کہ زمین کے او پر اندھیرے اور اجالے کا ایک تیز تسلسل (rapid succession) جاری ہے، یعنی زمین کی سطح پراند ھیر ااور اجالا اس طرح آگے پیچھے چل رہے ہیں جیسے کہ وہ ایک دوسرے کے پیچھے دوڑ رہے ہوں۔

عجیب بات ہے کہ زمین پر ات اور دن کے بارہ میں عین یہی تعبیر خود قرآن کریم میں موجود ہے، جوانسان کے خلائی سفر سے چودہ سو برس پہلے نازل ہوا تھا، قرآن کریم کے الفاظ بیہ ہیں: یعن اللیل النہاد یطلبہ حثیثا . (الاحراف: ۵۴) اس آیت کالفظی ترجمہ بیہ ہے: اللہ تعالیٰ اوڑ ھاتا ہے رات پر دن کو، وہ اس کے پیچھے لگا آتا ہے دوڑتا ہوا۔ زمین ایک گول کرہ ہے، وہ خلامیں ہے، وہ اپنے محور (axis) پرایک ہزار میل فی گھنٹہ کی رفتار سے سورج کے سامنے گھوم رہ ی ہے، یہی وہ صورت حال ہے جس کی بنا پر زمین

کی سطح پروہ منظر پیدا ہوتا ہے جس کو گگارن نے اپنے خلائی مشاہدہ میں ان الفاظ میں بیان کیا کہ زمین کے اوپر میں نے روشنی اورتاریکی کو تیزی سے ایک دوسرے کے پیچھے دوڑتے ہوئے دیکھا۔

بطور واقعہ گکارن کا بیان صد فی صد درست ہے، مگر زمین پر رہ کر کوئی شخص اسابیان نہیں دے سکتا، زمینی مشاہدہ کسی آ دمی کو بیہ منظر نہیں دکھا تا، اس لئے زمین پر رہتے ہوئے کوئی {362}

شخص بیالفاظ بھی نہیں بول سکتا، بیہ منظر کسی آ دمی کو صرف اس وقت دکھائی دیتا ہے جب کہ وہ زمین کی سطح سے ۲۰ ام ہزار میل او پر الطھے اور خلامیں پہنچ کر دور بین کے ذریعہ زمین کا مشاہدہ کرے، بیرز مین کوخلا سے دیکھنے والے شخص کے الفاظ ہیں نہ کہ زمین کو زمین سے دیکھنے والے شخص کے الفاظ۔

گارن سے پہلے کوئی انسان خلامیں نہیں گیا، اور نہ پیخیبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں خلائی سواریاں وجود میں آئی تھیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے ذریعہ خلامیں پہنچ کرزمین کے بارے میں ایسا بیان دی سکیں، پھر قر آن کریم میں اس سلسلہ میں اتنا واضح اور مکمل بیان کیسے موجود ہے، اس کی کوئی بھی تو جیہ اس کے سوام کن نہیں کہ بیہ مانا جائے کہ قر آن رہا تھا، جب ابھی کوئی گلارن وجود ہے، جو اس وقت بھی زمین کوزمین کے او پر سے دیکھ رہا تھا، جب ابھی کوئی گلارن وجود میں نہیں آیا تھا۔

بیاوراس طرح کی دوسری آییتی اس بات کا واضح اور یقینی ثبوت ہیں کہ قر آن کریم خدا کی کتاب ہے، جودانائے کل ہے، وہ کسی انسان کی تیار کی ہوئی کتاب نہیں۔ عربی زبان کا استثنائی معجز ہ ( قر آن کریم کی برتری )

عربی زبان تمام زبانوں کے درمیان ایک حیران کن استناء ہے، تاریخ بتاتی ہے کہ ایک زبان کی عمر بانچ سوسال سے زیادہ نہیں ہوتی ، تقریباً پانچ سوسال میں ایک زبان اتی زیادہ بدل جاتی ہے کہ اگلی نسل کے لوگوں کے لئے پیچھلے لوگوں کا کلام سمجھنا سخت مشکل ہوجاتا ہے، مثال کے طور پر جافر بے جاسر ( ••۲۰۱ – ۱۳۴۲) اورولیم شیکسپیر ( ۲۱۲۱ – ۲۵ ما) انگریزی زبان کے شاعر اورادیب تھے ، مگرآ ج کا ایک عام انگریزی داں ان کو پڑھنا جا ہے تو اس کو انہیں تر جمہ کرکے پڑھنا پڑے گا ، جاسر اور شیکسپر کا کلام جدید انگریزی نصاب میں تر جمہ کرکے {363}

مگر عربی زبان کا معاملہ استنائی طور پراس سے مختلف ہے، عربی زبان پیچھلے ڈیڑھ ہزارسال سے یکسال حالت پر باقی ہے، اس کے الفاظ اور اسلوب میں یقیناً ارتقاء ہوا ہے، مگر بیارتقاءاس طرح ہوا ہے کہ الفاظ اپنے ابتدائی معنی کو بدستور باقی رکھے ہوئے ہیں، قدیم عرب کا کوئی شخص اگر آج دوبارہ زندہ ہوتو آج کے عربوں میں بھی وہ اسی طرح بولا اور سمجھا جائے

گا، جس طرح چھٹی صدی اور ساتویں صدی عیسوی کے عربوں میں وہ بولا اور سمجھا جاتا تھا۔ بیہ سراسر قرآن مجید کا معجز ہ ہے ، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم نے عربی زبان کو پکڑر کھا ہے ، تا کہ جس طرح قرآن کریم کو قیامت تک باقی رہنا ہے ، اسی طرح عربی زبان بھی زندہ اور قابل فہم حالت میں قیامت تک باقی رہے ، بیہ کتاب بھی '' کلاسیکل لٹر پچز' کی ا لماری میں نہ جانے یائے ، وہ ہمیشہ لوگوں کے درمیان پڑھی اور مجھی جاتی رہے۔

یہی معاملہ علوم کا بھی ہے، یہاں بھی ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم نے علوم کو پکڑرکھا ہے، وہ علوم کو پکڑ کر بیٹھ گیا ہے؛ تا کہ قرآن مجید نے کسی معاملہ میں جو پچھ کہہ دیا ہے وہ ی ہمیشہ حرف آخر کی حیثیت سے باقی رہے، چنانچہ بے شارعلمی ترقیوں کے باوجود علوم بالآخر وہیں باقی رہتے ہیں، یاو ہیں لوٹ آتے ہیں، جہاں قرآن کریم نے اول دن ان کورکھ دیا تھا۔

ایک طرف انسانی کلام کی مثال ہے کہ وہ چھوٹے چھوٹے معاملات میں بھی اس معیار پر پورانہیں اترتا، جب کہ قرآن کریم انتہائی بڑے اور گہرے معاملات میں بھی اپنی برترصدافت کوقائم کئے ہوئے ہے۔ منتہد کی طبی اہمیت

قر آن مجید میں شہد کے بارے میں بتایا گیا ہے کہ اس کے اندر شفاء ہے (فیہ شفاء المانس (السلمانوں نے اس آیت کی روشنی میں شہد کے طبی پہلو پر بہت زور دیا، مسلمانوں کے یہاں دواسازی کے فن میں شہد کو خصوصی درجہ حاصل رہا ہے، مگر مغربی دنیا {364}

صدیوں تک اس کی طبی اہمیت سے بے خبر رہی ، یورپ میں ابھی انیسویں صدی تک شہد کوبس ایک رقیق غذا (Liquid Food) کی حیثیت حاصل تھی ، بیصرف بیسویں صدی کی بات ہے کہ یورپ کے علماء نے بیدریافت کیا کہ شہد کے اندر دافع عفونت خصوصیات ( Antiseptic ( properties) موجود ہیں۔

شہد جراثیم کو ماردینے والی چیز ہے، جو کہانسانی بیاریاں پیدا کرتے ہیں، تاہم بیسویں صدی سے پہلے تک اس کوعلمی طور بردیکھانہیں جاسکتا تھا، ڈاکٹر ساکٹ جواس سے پہلے فورٹ کونس کے ایگر یکچر کالج سے وابستہ تھے،انہوں نے بیرثابت کرنے کی کوشش کی کہ شہد کے اندر بیاری کے جراثیم پرورش یاتے ہیں،جس طرح وہ دودھ میں پرورش یاتے ہیں،مگر ان کو سخت تعجب ہوا جب تجربات کے دوران انہوں نے پایا کہ بیاری پیدا کرنے والے جراثیم جوانہوں نے خالص شہد کے اندر ڈالے تھے وہ سب کے سب بہت جلد مرگئے ، میعادی بخار کے جراثیم صرف ۴۸ رکھنٹے کے اندر ہلاک ہو گئے ، بعض سخت جاں جراثیم حیاردن یا پانچ دن سے زیادہ زندہ نہرہ سکے، ڈاکٹر بوڈوگ بک نے بتایا کہ شہد کے اندر جراثیم کو مارنے کی اس خصوصیت کی سادہ سی وجہ ہے۔ وہ بیہ کہ شہد رطوبت کو چوں لینے کی صلاحیت رکھتی ہے، شہد جراثیم کی رطوبت کا ہر جزء صینچ لیتی ہے، جراثیم دوسرے حیوانات کی طرح پانی کے بغیر ہلاک ہوجاتے ہیں، شہد کے اندریانی کو جذب کرنے کی صلاحیت لامحدود مقدار میں ہے، وہ دھات، شیشہ اور پھر تک کی رطوبت کو بیخ لیتی ہے۔ غذائبات

ستاب الہی میں انسان کے لئے خون کو حرام قرار دیا ہے، نزول کتاب کے وقت تک انسان اس قانون کی غذائی اہمیت سے بے خبر تھا،لیکن بعد کو جب سائنسی طور پرخون کے اجزاء کی تحلیل کی گئی تو معلوم ہوا کہ بیہ قانون نہایت اہم مصلحت پرمینی تھا،سائنسی تجزیبہ نے اس کور د {365}

نہیں کیا بلکہاس کی معنوبت ہم برواضح کی۔ یہ تجزبیہ بتاتا ہے کہ خون میں کثرت سے یو رِک ایسٹر (Uric acid) موجود ہے جو ایک تیزابی مادہ ہونے کی وجہ سے خطرنا ک زہریلی تا ثیرا پنے اندررکھتا ہے،اورغذا کے طور پر اس کا استعال شخت مصر ہے، ذبیحہ کامخصوص طریقہ جواسلام میں بتایا گیا ہے، اس کی مصلحت بھی یہی ہے،اسلامی اصطلاح میں ذبیجہ سے مراد جانور کوخدا کے نام برایسے طریقہ سے ذبح کرنا ہے جس سے اس کے جسم کا سارا خون نکل جائے ،اور بیاس طرح ممکن ہے کہ جانور کی صرف شہرگ کوکا ٹاجائے ، کیکن گردن کی رگوں کو قائم رکھا جائے تا کہ مذبوحہ کے دل اور د ماغ ے در میان موت تک تعلق قائم رہے، اور جانور کی موت کا باعث صرف کامل اخراج خون ہو، نہ کہ کسی اعضائے رئیسہ برصد مہ کا پہنچنا ، کیونکہ کسی اعضائے رئیسہ مثلا د ماغ ، دل یا جگر کے صد مہرسیدہ ہونے سے فی الفور موت تو وار د ہوجاتی ہے کیکن ایسی صورت میں خون آناً فائا جسم میں منجمد ہوکرتمام گوشت میں سرایت کر جاتا ہے اور سارا گوشت یورک ایسڈ کی آمیزش کی وجہ سے زہر یلا ہوجا تاہے۔ سۆ ركى حرمت كى دجېه

اسی طرح سورکو بھی حرام کیا گیا ہے، زمانہ قد یم میں انسان کو اس کے بارے میں پھ زیادہ معلوم نہ تھا، مگر جد بیطبی تحقیقات نے بتایا ہے کہ اس کے اندر بہت سے نقصانات ہیں، مثلا مذکورہ بالا یورک ایسڈ جو ایک زہر یلا مادہ ہے اور ہر جاندار کے خون میں موجودر ہتا ہے، وہ اور جانداروں کے جسم سے تو خارج ہوجاتا ہے مگر سور کے اندر سے خارج نہیں ہوتا، گرد ہے جو ہرانسانی جسم میں ہوتے ہیں، وہ اس زہر یلے ماد ہے کو پیشاب کے ذریعہ خارج جسم کرتے رہتے ہیں، انسانی جسم اس ماد ہے کونو سے فیصد خارج کرد یہ تاب کہ دریعہ خارج سے کے عضلات کی ساخت کچھ اس قسم کی واقع ہوئی ہے کہ اس کے خون کا یورک ایسڈ صرف دو فیصد ہی خارج ہو پاتا ہے، اور بقیہ حصہ اس کے جسم کا جزو بنی ار ہتا ہے، چنانچہ سورخود بھی {366}

جوڑوں کے درد میں مبتلا رہتا ہے ،اور اس کا گوشت کھانے والے بھی وضع المفاصل جیسی بیاریوں میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔

یہاں میہ بات سمجھ لینی چاہئے کہ کوئی غذاخواہ وہ مفید ہویا مصر؛ جب اس کی تا ثیرات ہتائی جاتی ہیں تو میصرف اس کی انفرادی تا ثیر کا بیان ہوتا ہے ، اس کا مطلب میٰہیں ہے کہ جب وہ کھائی جائے تولا زمی طور پر فوراً ہر شخص میں وہی اثر بھی ظاہر کرے جوانفرادی مطالعہ میں ہم نے اس کے اندر پایا تھا، اس کی وجہ سے کہ آ دمی عموماً کسی چیز کو تنہا شکل میں اس طرح نہیں کھا تا کہ صرف اسی کوا کیلیٹمل کرنے کا موقع ملے بلکہ مختلف چیز وں کے ساتھ ایک چیز کو پیٹے میں داخل کرتا ہے ، اسی طرح اور بھی اسباب ہیں جن کی وجہ سے ایسا ہوتا ہے کہ مختلف چیز وں نے عمل اور دو عمل ایک راح کا موقع ملے بلکہ مختلف چیز وں کے ساتھ ایک چیز کو ختم بھی ہوجاتی ہے ، تا ہم جب کسی چیز کی انفرادی تا ثیر گھٹ جاتی ہے ، اور بعض اوقات جائے گی جوانفرادی طور پر اس کے اندر ثابت ہور ہی ہو۔

اس طرح کی مثالیں کثرت سے قرآن وحدیث میں موجود ہیں اور بیہ مثالیں اس بات کا قطعی ثبوت ہیں کہ بیغیر انسانی ذہن سے نکلا ہوا ہے، بعد کی معلومات نے حیرت انگیز طور پراس پیشین گوئی کی تصدیق کی ہے جس کوہم او پر تقل کر چکے ہیں۔ ''عنقریب ہم آفاق وانفس میں اپنی نشانیاں دکھا کیں گے ریہا ں تک کہ ظاہر ہوجائے گاے بیچن ہے'۔(قرآن)

{367}

اصول قانون

ساجی وتدنی قانون میں انسان کی ناکامی اور قرآن کریم کی رہنمائی

تمدنی مسائل کے سلسلے میں بنیادی سوال ہیہ ہے کہ اس کا قانون کیا ہو، تمدنی مسائل انسانوں کے باہمی روابط سے پیدا ہوتے ہیں، اوران روابط کو جو چیز منصفا نہ طور پر متعین کرتی ہے، وہ قانون ہے، مگر سیہ چیرت انگیز بات ہے کہ آج تک انسان اپنی زندگی کا قانون دریافت نہ کر سکا، کہنے کواگر چہ ساری دنیا میں قانونی حکومتیں قائم ہیں، مگر سیمنام' قوانین' نہ صرف یہ کہ اپنے مقصد میں بری طرح ناکام ہیں بلکہ جبری نفاذ کے سواان کی پشت پرکوئی حقیق وجہ جواز بھی موجود نہیں، بیا کی حقیقت ہے کہ رائج الوقت قوانین اپنے تی کہ میں ملی این پر کوئی حقیق بنیاد سے محروم ہیں۔ فلر (L.L.Fuller) کے الفاظ میں قانون نے ابھی اپنے آپ کونہیں پایا

The Law Quest of Itself

قانون کوزبردست فن کی حیثیت:۔

دورجد ید میں ان مسائل پر بے شار لیٹر بچر تیار ہوا ہے ، بڑے بڑے د ماغ اپنی اعلی صلاحیتیں اور اپنے بہترین اوقات اس کے لئے صرف کررہے ہیں ،اور چیمبرز انسائیکلو پیڈیا کے مقالہ نگار کے الفاظ میں'' قانون کو ایک زبر دست فن کی حیثیت دے کر اس کو عظیم ترقی تک پہو نیچادیا ہے'' مگراب تک کی ساری کوششیں قانون کا کوئی متفقہ تصور حاصل کرنے میں {368}

ناکام رہی ہیں، حتی کہ ایک عالم قانون کے الفاظ میں ''اگر دس قانون دانوں کو قانون کی تعریف بیان کرنے کے لئے کہا جائے تو بلامبالغہ ہم کو گیارہ مختلف قسم کے جوابات سننے کے لئے تیار رہنا چاہئے''ماہرین قانون کی مختلف اقسام کو الگ کرنے کے لئے انہیں مختلف مکا تیب فکر میں تقسیم کیا جاتا ہے، مگران کی قسمیں اتنی زیادہ ہیں کہ بہت سے مصنفین اس طرح کی اختیار کردہ وسیع ترین تقسیم کی حد بندیوں میں بھی نہیں آتے ، مثال کے طور پر جان آسٹن بندی ( John Austin میں سے سی ایک میں بھی پوری طرح موزوں نہیں بیٹے قسیم بندی ( Broad Division ) میں سے سی ایک میں بھی پوری طرح موزوں نہیں بیٹے سے

A Textbook of Jurisprudence ,1905, p.5

ماہرین قانون کی ناکامی: اس اختلاف کی وجہ بیہ ہے کہ ماہرین قانون کو وہ صحیح اساس ہی نہیں ملی جس کی بنیا د پر وہ مطلوبہ قانون کی تشکیل کرسکیں، وہ قانون کے اندر جن ضروری قدروں کو یکجا کرنا چاہے ہیں، جب وہ انہیں یکجا کرنے کی کوشش کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ یکجانہیں ہور ہی ہیں، اس سلسلے میں ماہر قانون کی مثال اس شخص کی سی ہے جو مینڈ کوں کی پنسیری بنار ہا ہو، ظاہر ہے کہ وہ پانچ مینڈ کوں کو یکجا کرے گا تو دوسرے پانچ اس کے بلڑے میں سے تچھ ک کرنگل چکے ہوں گے، اس طرح معیاری قانون کو حاصل کرنے کی اب تک کوششیں صرف ناکامی پرختم ہوئی ہیں، فرائڈ مین Friedman یہ کا کے الفاظ میں:۔ '' بیا یک حقیقت ہے کہ مغربی تہذیب کو اس مسئلہ کا کوئی حل اب تک کوششیں صرف

Legal Theory , p. 18 جان آسٹن جس کی کتاب پہلی بارا ۸۲ء میں شائع ہوئی ، اس نے دیکھا کہ قوت نافذہ کے بغیر کوئی قانون، قانون نہیں بنتا، اس لئے اس نے قانون کی تعریف بیرگی:۔ '' قانون ایک حکم ہے جو سیاسی طور پر اعلیٰ شخص (Political Superior) نے سیاسی طور پرادنیٰ شخص (Political Inferior) کے لئے نافذ کیا ہو''۔

A Text Book of Jurisprudence , p.56

اس تعریف میں قانون بس ایک صاحب اقتدارکا فرمان Command of the بن کررہ گیا۔(پیٹن :ص/۲)

چنانچہ بعد کواس پر شدید اعتراضات کئے گئے ، نیز حکمرانوں کی بدعنوانی دیکھ کر ذہنوں میں بہ تصور ابھرا کہ قانون سازی میں قوم کی مرضی کو بنیادی حیثیت حاصل ہونی جاہئے، چنانچہایسے علمائے قانون پیدا ہوئے جنہوں نے کسی ایسے ضابطہ وقاعدہ کو قانون شلیم کرنے سے انکار کیا جس کی پشت پرقوم کی رضامندی نہ ہو، اس کا نتیجہ بیرے کہ ایک ضابطہ تمام اہل علم اور معلمین اخلاق کے نز دیک صحیح اور مفید ہونے کے باوجود محض اس لئے رائج نہیں ہوسکتا کہ رائے عامہ اس کے خلاف ہے، مثلا امریکہ میں شراب کی پابندی کے قانون کو امریکی قوم کی رضامندی نه ملنے کی وجہ سے قانون کی حیثیت حاصل نہیں ہوئی ،اسی طرح برطانیہ میں قتل کی سزامیں ترمیم کرنی پڑی اور ہم جنسی جیسی قتیج حرکت کو قانون کی حد میں لانا پڑا، حالانکہ ملک کے بچج اور سنجیدہ لوگ اس کے خلاف تھے، اسی طرح یہ بات بھی زبر دست بحث کا موضوع رہی ہے کہ قانون قابل تغیر ہے یا نا قابل تغیر؟ قرون وسطیٰ اور زمانۂ ماقبل تجدید Post Period Renaissance ميں قانون طبعي يا قانون فطرت كوكافي فروغ حاصل ہوا،اس کا مطلب یہ تھا کہ انسان کی جوفطرت ہے دہی قانون کا بہترین ماخذ ہے۔ ''فطرت کا تقاضہ بیر ہے کہ ہریشے برحکومت کا حق خوداسی کے فطری تقاضوں اور

رہنمااصولوں کو پہو نچتا ہےاورانسان کے لئے قدرت نے بیرہنمااصول اس کی عقل کی شکل میں پیدا کئے ہیں لہذ اانسان پر حکومت خودا پنی عقل کے زور سے ہی قائم کی جاسکتی ہے'۔ {370}

Jurisprudence By Bodenheimer, p. 164 اس تصور نے قانون کوایک آ فاقی بنیا دفراہم کردی ، یعنی وہ ایک ایس چیز شمجھا جانے لگاجس کو ہمیشہ ایک ہی رہنا چاہئے ، بیستر ہویں اوراٹھار ہویں صدی کا تصور قانون تھا، اس کے بعد دوسرا مکتب فکر پیدا ہوا اور اس نے دعویٰ کیا کہ قانون کے آفاقی قواعد معلوم کرنا پالکل ناممكن بين، كوہلر Kohler لكھتاہے: '' یہاں کوئی ابدی قانون (Eternal Law) نہیں ہے، ایک قانون جوایک عہد کے لئے موزوں ہو، دہی لازمی طور پر دوسر ےعہد کے لئے موزوں نہیں ہوسکتا ، ہم صرف اس بات کی کوشش کر سکتے ہیں کہ ہر کلچر کے لئے اس کے مناسب حال نظام قانون کوفرا ہم کریں، کوئی چیز جوایک کے لئے خیر ہو، وہی دوسرے کے لئے مہلک ہوسکتی ہے'۔ Philosophy of Law, p.5 اس تصور نے فلسفۂ قانون کا ساراا سخکام ختم کردیا، پیضورانسانی فکرکوا ندھا دھند تغیر پذیری Relativism کی طرف لے جاتا ہے، اور چونکہ بیکسی بنیاد سے محروم ہے، اس لئے اس کی کوئی منزل نہیں ، پی تصور زندگی کی تمام اقدار کوتلیٹ کرے رکھ دیتا ہے ، پھر ایک گروہ نے ہر طرف سمٹ کر عدل کو پہلوکو بہت زیادہ اہمیت دی، لارڈرائٹ Lord) (Wright ڈین راسکویاونڈ Dean Roscoe Pound کا ایک اقتباس نقل کرتے ہوئے کھتاہے:۔ ''راسکو یا ونڈ ایک ایسی بات کہتا ہے جس کی صداقت پر میں اپنے تمام تجربات اور قانونی مطالعہ کے نتیج میں بالکل مطمئن ہو چکا ہوں، وہ پہ کہ قانون کا ابتدائی اور بنیا دی مقصد انصاف کی تلاش ( Quest of Justice ) ہے'۔

Interpretation of Modern Legal Philosophies , p. 794

{371}

انصاف کالعین کیسے ہو؟ مگر یہاں پھر سوال پیدا ہوتا ہے کہ انصاف کیا ہے ،اور اس کو کیسے متعین کیا جاسکتا ہے؟ نتیجہ یہ ہے کہ بات گھوم پھر کر دوبارہ وہیں پہو نچ جاتی ہے جہاں آسٹن کوہم نے چھوڑ اتھا،اس طرح سیڑوں برس کی تلاش وتحقیق کے باوجود انسان اب تک قانون کی تشکیل کے لئے کوئی واقعی بنیاد فراہم نہ کر سکا ، یہ احساس روز بروز بڑھر ہا ہے کہ جد ید فلسفہ مقاصدِ قانون کے اہم مسکہ کوحل کرنے میں ناکام رہا ہے ، پروفیسر پیٹن George (

<sup>(()</sup> کیا مفادات (Interests) ہیں جن کا تحفظ ایک معیاری قانونی نظام کو کرنا ہے؟ یہ ایک ایسا سوال ہے جوافتد ار (Values) سے متعلق ہے، اور وہ فلسفہ قانون کے دائر ہُ بحث میں آتا ہے، مگر اس معاملے میں ہم فلسفہ سے جتنی زیادہ مدد لینا چا ہے ہیں اتنا ہی اس کا حصول مشکل معلوم ہوتا ہے، کوئی بھی قابل قبول پیانہ افتد ار (Scale of Values) اب تک دریافت نہیں ہو سکا ہے، در حقیقت صرف مذہب ہی میں ایسا ہے کہ ہم اس کی ایک بنیا د پاسکتے ہیں، مگر مذہب کی صداقتیں عقیدہ یا وجدان کے تحت قبول کی جاتی ہیں، نہ کہ منطق استد لال کی بنیا د پڑ'۔

A Textbook of Jurisprudence , p.104 آگ وہ بچھ علمائے قانون کا بی خیال نقل کرتا ہے کہ وہ مدتوں فلسفہ قانون کی بھول بھلیاں میں گردش کرنے کے بعد بیہ کہنے پر مجبور ہوئے ہیں کہ فلسفہ قانون نے قانون کے مقصد کے فلسفیانہ مطالعہ کی جوکوشش کی ہے، وہ کسی نتیجہ تک نہیں پہنچی (صفحہ: ۱۰۶) پھروہ سوال کرتا ہے؟'' کیا بچھ معیاری اقدار Ideal Values ہیں، جو ارتقائے قانون میں اس

## {372}

کی رہنمائی کرتی ہیں''(صفحہ: ۱۰۸) ایسی اقداراگر چہاب تک دریافت نہیں ہو سکیں لیکن وہ قانون کے لئے ناگز بریہیں، مگروفت بیہ ہے کہ مذہب کوالگ کرنے کے بعداس کے حصول کی کوئی صورت نظرنہیں آتی ،اس کے الفاظ بیہ ہیں :۔ "The Orthodox Natural Law Theory Based its on the Revealed truths of Religion. If absolutes we attempt to secularise Jurisprudence, where can we find an agreed basis of values." p. 109 بیطویل تجربہانسان کو دوبارہ اسی طرف لوٹنے کا اشارہ کرتا ہے، جہاں سے اس نے انحراف کیا تھا، قدیم زمانے میں قانون کی تدوین وَشکیل میں مذہب کا بہت بڑا حصہ ہوتا تھا، چنانچہتار بخ قانون کا ماہر سر ہنری مین (Sir Henry Maine) لکھتا ہے:۔ <sup>د د ت</sup>حریری طور پر منضبط قانون کا کوئی ایسانظام، چین سے پیرو (peru) تک ہمیں نہیں ملتاجوايين دوراً غاز ہى سے مذہبى رسوم وعبادات كے ساتھ ہم رشتہ نہ رہا ہو'۔ Early Law and Custom, p.5 انسان خدائی رہنمائی کا مختاج اب وقت آگیا ہے کہ اس حقیقت کوشلیم کیا جائے کہ خدا کی رہنمائی کے بغیر انسان خوداینے لئے قانون وضع نہیں کرسکتا ، لا حاصل کوشش کومزید جاری رکھنے کے بجائے اب ہمارے لئے بہتر ہوگا کہ ڈاکٹر فرائڈ مین کےالفاظ میں ہم اعتراف کرلیں کہ۔ ''ان مختلف کوششوں کا جائز ہ لیا جائے تو یہی نتیجہ برآ مد ہوتا ہے کہ انصاف کے حقیق معارکومعین کرنے کے لئے مذہب کی رہنمائی حاصل کرنے کے سواد وسری ہرکوشش بے فائدہ ہوگی اورانصاف کے مثالی تصور کو عملی طور پرمتشکل کرنے کے لئے مذہب کی دی ہوئی اساس بالكل منفر دطور يرحقيقى اورساده بنيادين ْ\_\_p.450, Legal Theory

{373}

مذہب کے اندرہم کو دہتمام بنیادیں نہایت صحیح شکل میں مل جاتی ہیں، جوایک معیاری قانون کے لئے ماہرین تلاش کررہے ہیں ،مگروہ اب تک اسے نہ یا کسے۔ کس کی منظوری سے قانون کا درجہ ملے

اس طرح فلسفۂ قانون کوآج تک اس مسئلہ کا کوئی واقعی حل معلوم نہ ہوسکا، مذہب اس کا جواب بیددیتا ہے کہ قانون کا ماخذ خدا ہے، جس نے زمین وآسمان کا اور ساری طبیعی دنیا کا قانون مقرر کیا ہے،اسی کوحق ہے کہ وہ انسان کے تدن ومعا شرت کا قانون وضع کرے،اس سے سوا کوئی بھی نہیں ہے جس کو بیہ حیثیت دی جاسکے۔

اس جواب میں قانون بنانے اور حکم دینے کاحق ٹھیک اس جگہ پہو نچ گیا جہاں نہ پہو نچنے کی وجہ سے ہماری سمجھ میں نہیں آتا تھا کہ ہم اس کوکہاں لے جائیں ،انسانوں کےاو پر {374}

انسان کوحاکم اورقانون سازنہیں بنایا جاسکتا،اس کاحق تو صرف اسی کو ہے جوسارےانسانوں کا خالق اور بالفعل ان کاطبیعی حاکم ہے۔ قانون قطعی ہے یاتغیر پذیر؟

۲) قانون کا ایک بہت بڑا سوال ہہ ہے کہ کیا اس کا سارا حصہ اضافی ہے یا اس کا کوئی جز وحقیقی نوعیت بھی رکھتا ہے؟ دوسر لفظوں میں یہ کہ ہروہ قانون جو آج رائ ہے،کل بدلا جاسکتا ہے یا اس کا کوئی حصہ ایسا بھی ہے جو نا قابل تغیر ہے؟ اس سلسلے میں طویل ترین بحثوں کے باوجود آج تک کوئی قطعی بنیاد حاصل نہ ہوسکی ،علمائے قانون اصولی طور پر اس کو ضروری سمجھتے ہیں کہ قانون میں ایک ایسا عنصر ضروری ہے جو دوا می نوعیت رکھتا ہو، اور اس کے ساتھ اس میں ایسے اجزابھی ہونے چاہئے جن میں لچک ہو؛ تا کہ بد لتے ہوئے حالات پرانہیں باسانی منظبق کیا جا سکے، دونوں میں سے سی ایک پہلو کی کم بھی قانون کے ایس خت مصر ہے

'' آج قانون کی اہم ترین ضروریات میں سے ایک ضرورت ریڈ بھی ہے کہ ایک ایسا فلسفہ قانون مرتب کیا جائے جو ثبات اور تغیر کے متحارب تقاضوں کے درمیان توافق پیدا کرے'۔(The Growth of the Law)

ایک اور عالم قانون لکھتا ہے:۔ '' قانون کو ضرور مشخکم ہونا جا ہۓ ،لیکن اس کے باوجود اس میں جمود نہیں پیدا ہونا چاہئے ،اسی وجہ سے قانون کے متعلق مفکرین نے اس بارے میں کافی جدوجہد کی ہے کہ کس طرح استحکام اور تبدیلی کے دوطر فہ تقاضوں میں ہم آ ہنگی پیدا کی جائے'۔ {375}

Roscoe Pound, Interpretation of Legal History , p.1 مگر حقیقت میہ ہے کہ انسانی قوانین میں اس قسم کا فرق پیدا کرنا ناممکن ہے ، کیونکہ قانون کے سی حصہ کے بارے میں بیکہنا کہ بیدائمی اور نا قابل تغیر ہے ، کوئی دلیل چاہتا ہے ، اور انسانی قانون ایسی کوئی دلیل پیش کرنے سے عاجز ہے ، آج کچھ لوگ ایک قانون کو اپنی عقل سے دائمی قرار دیں گے ، اور کل کچھ لوگوں کی عقل کونظر آئے گا کہ وہ دائمی ہونے کے قابل نہیں ہے، اور وہ دوبارہ اس کے قابل تغیر ہونے کا اعلان کر دیں گے۔ خدا کا قانون ، می اس مسئلہ کا واحد حل ہے ، خدا کا قانون ، ہم کو وہ تمام بنیا دی اصول دے دیتا ہے جو غیر متبدل طور پر ہمارے قانون کا لازمی جزو ہونے چاہئے ، یہ قانون کچھ بنیا دی امور کے بارے میں بنیا دی پہلو وں کا تعین کرتا ہے ، اور بقیہ امور اور دیگر پہلو وں کے بارے میں خاموش ہے، اس طرح وہ اس فرق کا تعین کر دیتا ہے کہ قانون کا کون سا حصہ

ے بارے یں عام وں ہے، ان سران دوہ ان سران وہ میں رویا ہے لیا ون ماسی سے میں اور یا جن میں سے ماتھ دائمی ہے،اورکون سا حصہ قابل تغیر ہے، پھروہ خدا کا قانون ہونے کی وجہ سے اپنے ساتھ ترجیحی دلیل بھی رکھتا ہے کہ کیوں ہم اس تعین کو مبنی برحق سمجھیں اوراس کولا زمی قرار دیں۔ بیرخدائی قانون کی ایک بہت بڑی دین ہے، بلکہ ایک ایسی دین ہے جس کا بدل فراہم کرناانسان کے لئے قطعی نامکن ہے۔

قانون کس چیز کوجرم کہہ سکتا ہے؟

۳) اسی طرح قانون کے لئے ضروری ہے کہ اس کے پاس اس بات کی کوئی معقول وجہ موجود ہو کہ وہ کیوں کسی چیز کو'نجرم' قرار دیتا ہے؟ انسانی قانون کے پاس اس کا جواب ہیے ہے کہ جوعمل' 'امن عامہ یانظم مملکت' میں خلل ڈالتا ہووہ جرم ہے، اس کے بغیر اس کی سمجھ میں نہیں آتا کہ سی فعل کو جرم کیسے قرار دے، یہی وجہ ہے کہ قوانین مروجہ کی نگاہ میں زنااصلاً جرم نظر نہیں آتا بلکہ وہ صرف اس وقت جرم بنتا ہے جبکہ طرفین میں سے کسی نے {376}

دوسرے پر جبر کیا ہو، گویاانسانی قانون کے نزدیک اصل جرم زنانہیں بلکہ جبروا کراہ ہے، جس طرح زبرد تی کسی کے مال پر ہاتھ ڈالنا جرم ہے، اسی طرح زبرد تی اس کی آبرو پر دست درازی بھی جرم ہے، لیکن با نہمی رضامندی سے جس طرح ایک کا مال دوسرے کے لئے جائز ہوجاتا ہے، اسی طرح گویا قانون کی نظر میں فریقین کی رضامندی سے ایک کی عصمت بھی دوسرے پر حلال ہوجاتی ہے، اسی با نہمی رضامندی کی شکل میں قانون ، زنا کا حامی ومحافظ بن جاتا ہے، اور اگر تیسر اشخص مداخلت کر کے زبرد تی انہیں رو کنا چا ہے تو الٹا وہی شخص مجرم بن جائے گا۔

زنا کاار تکاب سوسائٹی میں زبردست فساد پھیلاتا ہے، وہ ناجائز اولا دے مسائل پیدا کرتا ہے، وہ رشتۂ نکاح کو کمز ورکر دیتا ہے، وہ سطحی لذتیت کا ذ<sup>ہ</sup>ن پیدا کرتا ہے، وہ چوری اور خیانت کی تربیت کرتا ہے، وہ قتل اور اغوا کو فروغ دیتا ہے، وہ سارے ساج کے دل ود ماغ کو گندا کر دیتا ہے، مگر اس کے باوجود قانون اسے کوئی سز انہیں دے سکتا، کیونکہ اس کے پاس زنابالرضا کو جرم قرار دینے کے لئے کوئی بنیا دنہیں ہے۔

اسی طرح انسانی قانون کے لئے بیہ طے کرنامشکل ہے کہ وہ شراب نوشی کو جرم کیوں قرار دے کیونکہ اکل وشرب انسان کا ایک فطری حق ہے، اس لئے وہ جو چاہے کھائے، اس میں قانون کو مداخلت کرنے کی کیا ضرورت، اس لئے کہ اس کے زدیک نہ شراب پینا جرم ہے اور نہ اس سے پیدا شدہ بدستی اصلا قابل مواخدہ ہے، البتہ نشے کی حالت میں اگر مخبور کسی سے گالم گلوچ کر بیٹھایا ہاتھا پائی کی نوبت آگئی یا شارع عام پر وہ اس طرح جھومتا ہوا چلا کہ خمار اس کی حرکات سے بالکل نمایاں تھا، تب کہیں جا کر قانون اس پر ہاتھ ڈالنا جائز سمجھے گا، گویا انسانی قانون کی روسے فی الحقیقت شراب نوشی کا فعل قابل گرفت نہیں ہے، بلکہ اصل قابل گرفت جرم دوسروں کو ایک خاص شکل میں ایذ ایہ ہو نچانا ہے۔ {377}

شراب نوشی صحت کو تباہ کرتی ہے، وہ مال کے ضیاع اور بالاً خراقتصادی بربادی تک لے جاسکتی ہے، اس سے اخلاق کا احساس کمزور پڑتا ہے، اورانسان دهیرے دهیرے حیوان بن جاتا ہے، شراب مجرمین کی ایک بہترین مددگار ہے، جس کو پینے کے بعد لطیف احساسات مفلوج ہوجاتے ہیں، اور پھر قتل ، چوری، ڈا کہ اور عصمت دری کے واقعات کرنا آسان ہوجاتا ہے، بیسب کچھ ہوتا ہے مگرقانون اسے بندنہیں کر سکتا، کیوں کہ اس کے پاس اس بات ہوجاتا ہے، بیسب کچھ ہوتا ہے مگرقانون اسے بندنہیں کر سکتا، کیوں کہ اس کے پاس اس بات کا کوئی جوابتے ہیں ہو اور کیوں لوگوں کے اختیاری اکل وشرب پر پابندی عائد کر اس بات کا کوئی جواب نہیں ہے کہ وہ کیوں لوگوں کے اختیاری اکل وشرب پر پابندی عائد کر اس بات کی مرضی کا اظہار ہوتا ہے، کسی قانون کا خدا کا قانون ہونا بذات خود اس بات کی کا فی وجہ ہے کہ مرضی کا اظہار ہوتا ہے، کسی قانون کا خدا کا قانون ہونا بذات خود اس بات کی کا فی وجہ ہے کہ مرضی کا اظہار ہوتا ہے، کسی قانون کا خدا کا قانون ہونا بندات خود اس بات کی کا فی وجہ ہے کہ مرضی کا اظہار ہوتا ہے، کسی قانون کا خدا کا قانون ہون ہونا بندات خود اس بات کی کا فی وجہ ہے کہ مرضی کا اظہار ہوتا ہے، کسی قانون کا خدا کا قانون ہونا ہوتا ہے کہ می اور سب کی ضرورت نہیں ، اس در میں لایا جائے ہوں کی اس ضرورت کو پور کر تا ہوں بنا ہوں بنا ہوتا ہے کہ کس بنیاد پر کس فعل کوقانون کی طرح خدائی قانون ، قانون کی اس ضرورت کو پور کر تا ہے کہ کس بنیاد پر کس فعل کوقانون کی زد میں لایا جائے۔

قانون کااخلاق سے رشتہ *ضر ور*ک ہے ۲۷) قانون بھی خود کمنفی نہیں ہوسکتا ،مختلف وجوہ کی بنا پراس کے ساتھ اخلاق کا اہم رشتہ ہونا ضروری ہے۔

(الف) مثلاایک مقد مدقانون کے سامنے آتا ہے، اس وقت اگر خالص سچائی منظر عام پر ند آئے تو قانون کا عادلا ند مقصد کبھی پورانہیں ہوسکتا، اگر فریقین اور گواہ عدالتوں میں سچ بولنے سے گریز کریں تو انصاف کا خاتمہ ہوجائے گا اور اس کے قیام کی ساری کوششیں بیکار ثابت ہوگی، گویا قانون کے ساتھ کسی ایسے ماورائے قانون تصور کی بھی لازمی ضرورت ہے جولوگوں کے لئے سچ بولنے کا محرک بن سکے، سچائی کے لازمہ ڈقانون وانصاف ہونے کا اعتراف دنیا بھرکی عدالتیں اس طرح کرتی ہیں کہ وہ ہر گواہ کو مجبور کرتی ہیں کہ وہ سچ بولنے ک {378}

قشم کھائے اور حلف اٹھا کراپنا بیان دے ، قانون کے لئے مذہبی اعتقادات کی اہمیت کی بیہ ایک نہایت واضح مثال ہے،مگر جدید سوسائٹ میں مدہب کی حقیقی اہمیت چونکہ ہر پہلو سے ختم کردی گئی ہے اس لئے عدالتوں کی مذہبی قشمیں اب صرف ایک روایت بلکہ سخر ہین بن کر رہ گئی ہیں،اوران کا کوئی واقعی فائدہ باقی نہیں رہاہے۔ سماج میں جرم کا احساس ضروری ہے (ب)اسی طرح بیچھی ضروری ہے کہ قانون جس فعل کو جرم قرار دے کراس پر سزا دینا جا ہتا ہے،اس کے بارے میں خود ساج کے اندر بھی بیاحساس موجود ہو کہ بید خل جرم ہے محض قانونی کوڈ میں چھیے ہوئے الفاظ کی بنایر وہ فضا پیدانہیں ہوسکتی جوکسی جرم پر سزاکے اطلاق کے لئے درکار ہے، ایک شخص جب جرم کر بے تو اس کے اندر مجر مانہ ذہن Guilty Mind کا پایاجانا ضروری ہے، وہ خوداینے آپ کو مجرم شمجھے اور سارا ساج اس کو مجرم کی نظر سے دیکھے، یولیس پورے اعتماد کے ساتھ اس پر دست اندازی کرے، عدالت میں بیٹھنے والا جج پوری آمادگی قلب کے ساتھ اس پر سزا کا تھم جاری کرے، دوسر لفظوں میں ایک فعل کے ''جرم' ہونے کے لئے اس کا'' گناہ'' ہونا ضروری ہے، قانون کے تاریخی مکتب فکر کا بہ کہنا ہے '' قانون سازی جنجی کامیاب ہو سکتی ہے جبکہ وہ اس نسل کے داخلی اعتقادات (Internal Convictions) کے مطابق ہوجس کے لئے قانون وضع کیا گیا ہے،اگروہ اس سے غیر متعلق ہوتو ایسے قانون کا ناکام ہونا یقینی ہے' ایپے مخصوص مکتب فکر کے استدلال کے طور برتو صحیح نہیں ہے مگراس میں ایک خارجی صدافت بیشک موجود ہے۔ جرم سےروکنے والے محرکات: (ج) ان سب چیزوں کے ساتھ ہی جھی ضروری ہے کہ قانون کے مل درآ مد سے پہلے ساج کے اندرایسے محرکات موجود ہوں جولوگوں کو جرم کرنے سے روکتے ہوں ،صرف {379}

پولیس اور عدالت کا خوف اس کے لئے کافی محرک نہیں بن سکتا، کیونکہ پولیس اور عدالت کے اندیشہ سے تورشوت ، سفارش ، غلط وکالت اور جھوٹی گوا ہیاں بھی بچا سکتی ہیں ، اور اگر ان چیز وں کواستعمال کر کے کوئی شخص اپنے آپ کو جرم کے قانو نی انجام سے بچالے جائے تو پھر اسے مزید کوئی اندیشہ باقی نہیں رہتا۔

خدائی قانون میں ان تمام چیزوں کا جواب موجود ہے،خدائی قانون کے ساتھ مذہب وآخرت کاعقیدہ وہ ماورائے قانون فضا پیدا کرتا ہے، جولوگوں کو سچائی برابھارے۔ اسی طرح جرم کے فعل شنیع ہونے کا عام احساس بھی محض اسمبلی کے پاس کردہ ایکٹوں کے ذریعہ پیدانہیں ہوسکتا،اس کی بھی واحد بنیا دخدااور آخرت کاعقیدہ ہے،اسی طرح جرم نہ کرنے کامحرک بھی صرف مذہب ہی پیدا کر سکتا ہے، کیونکہ مذہب صرف قانون نہیں دیتا بلکہ اسی کے ساتھ بیقصور بھی لاتا ہے کہ جس نے بید قانون عائد کیا ہے وہ تمہاری پوری زندگی کو د کپھر ہاہے، تمہاری نیت ،تمہارا قول ،تمہاری تمام حرکتیں اس کے ریکارڈ میں مکمل طور برضبط ہوچکی ہیں،مرنے کے بعدتم اس کے سامنے پیش کئے جاؤ گےاور تمہارے لئے ممکن نہ ہوگا کہ تم اپنے جرائم پر بردہ ڈال سکو، آج اگر سزاسے بچ گئے تو وہاں کی سزاسے سی طرح بچ نہیں سکتے، بلکہ دنیا میں اپنے جرم کی سزاسے بچنے کے لئے اگرتم نے غلط کوششیں کیں تو آخرت کی عدالت میں تمہارے او پر دوہرامقد مہ چلے گااور وہاں ایک ایسی سزاملے گی جودنیا کی سزا کے مقابلے میں کروڑوں گنا سخت ہے۔ شرعی قانون معاشرہ میں پوری طرح نافذ ہوتا ہے

رق میں افراد کی تاریخ کا تقابلی مطالعہ بتا تا ہے کہ شرعی قانون جب ایک معاشرہ میں نافد کیا گیا تو وہ پوری طرح نافذ ہو گیا، دور اول کے اسلامی معاشرہ سے لے کر موجودہ زمانہ کی سعودی مملکت تک کا تجربہ اس کی عملی تصدیق ہے،اس کے برعکس دوسر فوانین کا بیرحال {380}

ہے کہ جب وہ جاری کیے جاتے ہیں تو انسان کوئی نہ کوئی فرار (escape) تلاش کر کے ان کو جزئی یا کلی طور پر کا لعدم کردیتا ہے۔ موجودہ زمانہ میں اس قانونی فراریت نے ایک منظم کا روبار کی صورت اختیار کر لی ہے۔ ہر ترقی یافتہ ملک میں بہت بڑے پیانہ پر وہ ادارہ قائم ہے جس کولیگل پر وفیشن کہا جاتا ہے۔ ایک امریکی مبصر نے بیجا طور پر اس کولوپ ہول انڈ سڑی (Loophole Industury) کا نام دیا ہے، اس ادارہ کے تحت اعلیٰ ترین ذئہن اس کام میں لگے ہوئے ہیں کہ جو قانون ان کے سامنے آئے اس کے اندر وہ کوئی ایسا خلا تلاش کرلیں جس کے ذریعہ اس کے ملی انطباق کونا ممکن بنا دیا جائے۔

یفرق کیوں ہے کہ شرعی قانون کے لیے پیروی کا جذبہ پیدا ہوتا ہے، اور وضحی قانون کے کا معاملہ ہوتو اس سے بیچنے کی راہ تلاش کی جاتی ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ شرعی قانون کے ساتھ ایک مقد س عقیدہ موجود ہوتا ہے، مگر وضعی قانون سے ساتھ ایک مقد س عقیدہ موجود ہوتا ہے، مگر وضعی قانون کہ مساتھ ایک مقد س عقیدہ موجود ہوتا ہے، مگر وضعی قانون کہ وہ میں ہوتو اس سے بیخ کی راہ تلاش کی جاتی ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ شرعی قانون کے ساتھ ایک مقد س عقیدہ موجود ہوتا ہے، مگر وضعی قانون کے ساتھ ایک مقد س عقیدہ موجود ہوتا ہے، مگر وضعی قانون کہ ماتھ ایک مقد س عقیدہ موجود ہوتا ہے، مگر وضعی قانون کہ وہ خوا کی مقد س عقیدہ موجود ہوتا ہے، مگر وضعی قانون کہ یہ میں مقد سے معاہ کہ ساتھ اس ساتھ ایک مقد س عقیدہ موجود ہوتا ہے، مگر وضعی قانون کے متعلق مید ہ موجود ہیں ، شرعی قانون کی یہ حیثیت کہ وہ خدائی قانون ہے، اس کو ہرایک میں کی لیے قابل قبول بناد بیتا ہے۔ جب کہ وضعی قانون کے متعلق ہید ، ہن ہوتا ہے کہ وہ ہمارے ہی جی ہیں اس کی میں ہوتا ہے کہ وہ ہمارے ہیں ، شرعی قانون کی یہ حیثیت کہ وہ خدائی قانون ہے، اس کو ہرایک کی سے خطرہ کا اند بینہ ہیں ، شرعی قانون کی ہی جیٹی کہ وہ خدائی قانون ہے، اس کو ہرایک ہو ہمارے ہول بناد بیتا ہے۔ جب کہ وضعی قانون کے متعلق ہید ، س ہوتا ہے کہ وہ ہمارے ہی جن ہیں ہیں ہی جی ہی گھی اند ہو ہوں کہ ہو ہو ہوں نہ کرنے میں کسی ایسے خطرہ کا اند سینہ ہیں جس سے ہی جی مکھی نہ ہو۔ پن ہو ہوں ہوں ہو ہوں نہ کرنے میں کسی ایسے خطرہ کا اند سینہ ہو ہوں ہے، اس کو ہوں نہ کرنے میں کسی ایسے خطرہ کا اند سینہ ہو

دوسرے قوانین صرف قوانین ہیں ، مگر شریعت ، قانون کے ساتھ عقیدہ بھی ہے ، یہ اس کی ایک امتیازی صفت ہے ، اس کی وجہ سے اسلامی قانون کے ق میں استنائی طور پر ایک تائیدی عضر شامل ہوجا تا ہے ، یہی تائیدی عضر ہے جس نے اس بات کو ممکن بنایا ہے کہ کوئی اسلامی قانون جب دیا جائے تو عملاً وہ پوری طرح نافذ بھی ہوجائے ، جب کہ وضحی قوانین کا تجربہ بتا تا ہے کہ پارلمینٹ قانون تو بنادیتی ہے مگر بہت کم ایسا ہوتا ہے کہ ایسا کوئی قانون ان {381}

لوگوں کے اوپر پوری طرح نافذ بھی ہو سکے جن کے لیے وہ بنایا گیا ہے۔ اسلام کی اس امتیازی صفت کا اعتراف وہ سیکورعلماء بھی کرتے ہیں جنہوں نے قانون اور سماج کے معاملات کا تقابلی مطالعہ کیا ہے، ان کا اعتراف اگر چہ ان کے اپنے ذہن کے مطابق ہوتا ہے ، تاہم اصولی طور پر وہ شریعت یا مذہبی قانون کی اس خصوصیت کوتسلیم کرتے ہیں کہ قانون کے نفاذ کومکن بنانے کے لیے اس کے یہاں ایک ایسا مزید عضر موجود ہوتا ہے جو عام سیکولر قوانین میں پایانہیں جا تا اور نہ میمکن ہے کہ ان میں ایسا اضافی عضر پایا

مثال کے طور پر برٹرینڈ رسل ( • ۱۹۷ – ۱۸۷۱) نے انگریز فلسفی جان لاک John) ( Locke کے نقطہ نظر پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ایک شخص جوابھی نیک جذبات رکھتا ہے، اس کے اندر قزاق بننے کی خواہش اعجری، تو وہ اپنے سے کہے گا کہ میں انسانی مجسٹریٹ سے زنچ سکتا ہوں مگر میں خدائی مجسٹریٹ کے ہاتھ سے سزا پانے سے کسی طرح زنچ نہیں سکتا، اس احساس کے مطابق وہ اپنے برے منصوبوں کو چھوڑ دے گا اور اس طرح نیک اور صالح بن کرر ہے گا جیسے کہ اس کوبالکل یقین ہے کہ اگر اس نے ایسا کیا تو یقینی طور پر وہ پولیس کے ذریعہ پکڑلیا جائے گا:۔

Bertrand Russell, A History of Western Philosophy,

فنلینڈ اورامریکہ میں نثراب بندی کی ناکامی:۔ اس سلسلہ کی ایک تقابلی مثال لیجئے:۔ نثراب نوشی متفقہ طور پرایک مصرعادت ہے ،انسان کے جسم اور د ماغ دونوں پر اس کے نہایت ہرے اثرات پڑتے ہیں جس کے نتیجہ میں براہ راست طور پرفر داور بالواسطہ طور پر {382}

بوری سوسائٹ کواس کا نقصان برداشت کرنا پڑتا ہے۔

چنانچہ انیسویں صدی میں یورپ اور امریکہ میں شراب نوش کے خلاف بہت سی تحریکیں اٹھ کھڑی ہوئیں جن کو عام طور پرترک شراب کی تحریکیں (Temperance) (movements) کہاجا تاہے۔

ان تح یکوں کے زیر اثر بیشتر ترقی یافتہ ملکوں میں جزئی شراب بندی کے قوانین بنائے گئے ،مگر کہیں بھی ان قوانین کو کا میابی حاصل نہیں ہوئی ،اس کے علاوہ دومغربی ملک ایسے ہیں جہاں قومی سطح یو کمل شراب بندی کا قانون نافذ کیا گیا، مگر ہوشم کی اعلیٰ کوششوں کے باوجود وہ بھی اپنے مقصد میں ناکام رہے، ان میں سے ایک فنلینڈ ہے۔ یہاں قومی شراب بندی ا یکٹ ۱۹۱۹ میں بنایا گیا، اس کو جاری کرنے کی ہرمکن کوشش کی گئی ،مگرمکمل نا کا می ہوئی ، آخر كار اس كومنسوخ كردينا برا۔ اسى طرح امريكه ميں ١٩١٩ميں نيشنل برونېشن ايك (National Prohibition Act) منظور کیا گیا، اس کے مطابق ناگز برطبتی ضرورتوں (Medicinal purposes) کے سواہر دوسرے مقصد کے لیے شراب کو قانونًا ممنوع قرار دے دیا گیا،مگراس قانون کانتیجہ صرف بیہ ہوا کہ امریکہ میں پہلے سے بھی زیادہ بڑے پہانہ پر خفیہ شراب نوشی ہونے گلی اور شراب کا خفیہ کا روبارسارے ملک میں طوفان کی طرح تچیل گیا، اس کے نتیجہ میں جرائم اور حادثات بہت بڑھ گئے ، جب شراب کورو کنے کے لیے حکومت کی تمام کوششیں نا کام ہوگئیں، تو ۱۹۳۷ میں سابقہ قانون کومنسوخ کرکے دوبارہ شراب کی عام احازت دے دی گئی۔

فنلینڈ اور امریکہ میں شراب بندی کا جو قانون بنایا گیا وہ ایک وضعی قانون تھا، اس قانون کو بنانے والے انسان تھے، اس لیے ناممکن تھا کہ دوسرے انسان اس کومقد سیمجھیں، اور اس کی تعمیل کواپنے لیے ضروری قرار دیں ، دوسرے الفاظ میں بیر کہ وہاں قانون تھا مگر وہاں {383}

عقیدہ نہ تھا، اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ دورجد ید کے تمام طاقت ورذ رائع کو استعال کرنے کے باوجودوه سراسركانام موكيا-اب اس کے بالمقابل اسی نوعیت کی ایک اسلامی مثال کیجئے، اسلام جب عرب میں آیااس وقت عرب کے لوگ کثرت سے شراب کے عادی تھے، ان کی زبان میں شراب کے تقریبًا ڈھائی سونام تھے، اپنے اشعار میں اوراینی مجلسوں میں وہ شراب کے زبردست تذكر بے کرتے تھے۔ ان کے درمیان اسلام کی تبلیغ کی گئی، یہاں تک کہ انہوں نے اسلام کے عقیدہ کو قبول کرلیا۔اس کے بعد قرآن میں حکم آیا کہ اپے ایمان والو! بیټک شراب اور جُو ااور تھان اور یا نسے سب گندے ہیں اور شیطان کے کام ہیں۔ پس تم ان سے بچو تا کہ تم فلاح یا وُ، شیطان تویہی جا ہتاہے کہ شراب اور جُو بے کے ذریعیۃ نہارے درمیان دشتنی اور بغض ڈال دے اور تم كواللدكى بإداور نماز سے روك دے، تو كياتم ان سے باز آؤگے۔ (المائدہ: ۹۰-۹۰) یچکم آتے ہی اہل ایمان کہہ اٹھے، انتھینا انتھینا (ہم باز آئے، ہم باز آئے) لوگوں نے اس حکم کے بعد یک کخت شراب چھوڑ دی، تاریخ بتاتی ہے کہ: وأمر النبي أُلْكِنْ مناديه أن ينادى في سِكك المدينة: " الا إنّ الخمرَ قد حُرّمت '' فكسرت اللِّنان وأريقت الخمر حتى جرت في سِكك المدينة. (الجامع لاحكام القرآن للقرطبي: ٢/٢٩٢) رسول اللهطي في اين منادي كوتكم ديا كه وه مدينه بحلول ميں يكاركر كهه دے كه ا \_ لوگو! شراب حرام کردی گئی۔اس کے بعد شراب کے مٹلے تو ڑ دیئے گئے اور شراب بہا دی گئ، یہاں تک کہ وہ مدینہ کے راستوں میں بہہ پڑی۔ اسلامی تاریخ کے اس واقعہ کا اعتراف امریکی پروفیسر مارک کیلر (Mark Keller)

{384}

نے ان الفاظ میں کیا ہے کہ شراب پر مذہبی پابندی کے معاملہ میں ایک بالکل مختلف طریقہ اسلام میں ساتویں صدی میں اختیار کیا گیا۔قرآن نے سادہ طور پربس شراب کی مذمت کی اوراس کا نتیجہ عرب اور دوسرے مقامات پر محکظ یہ کے پیروؤں میں موثر اجتناب کی صورت میں ظاہر ہوا۔:

عقیدہ: ایک تائیدی عنصر مذکورہ نقابلی واقعہ میں اسلام کا تجربہ مختلف کیوں ہے؟ اس کی واحدوجہ وہی چیز ہے جس کوعقیدہ کہا جاتا ہے، مغربی ملکوں کے قانون کے برعکس ، اسلام کے حکم کے ساتھ عقیدہ کا تائیدی عضر موجود تھا ، اس عضر نے اسلام کے حکم کوخدائی حکم کی حیثیت دے دی ، اور جب کسی حکم کے بارہ میں آدمی کے ذہن میں سیہ بات بیٹھ جائے کہ وہ خدائے برتر کا حکم ہے تو اس کے بعداس کے اندر سے فرار کی سوچ ختم ہوجاتی ہے، وہ جان لیتا ہے کہ مجھے ہر حال میں اس

او پرہم نے پروفیسر مارک کیلر کا قول نقل کیا ہے، وہ مطالعہ خمریات (studies on) (alcohol کے ماہر شمجھے جاتے ہیں، انہوں نے اس سلسلہ میں مختلف معاشروں کا مطالعہ کرنے کے بعد اعتراف کیا ہے کہ شراب کے نقصانات کی بناپر بہت سی قوموں میں اس کی ممانعت کے قوانین بنائے گئے، مگر کہیں بھی کوئی حقیقی عملی کا میابی حاصل نہ ہو سکی، اس معاملہ میں اسلام کی تاریخ ایک استناء کی حیثیت رکھتی ہے، جہاں شراب بندی کا حکم آیا تو فور اہی وہ عملاً نافذ بھی ہو گیا۔

اسلام کی اس امتیازی خصوصیت کا اعتراف اکثر محققتین نے کیا ہے، مثال کے طور پر برطانوی مورخ آرنلڈ ٹوائن بی نے اپنی کتاب تہذیب کا امتحان (Civilizatoin on) (Trial میں لکھا ہے کہ مغربی دنیانسل پرستی (Racism) کی مہلک ساجی برائیوں میں مبتلا {385}

ہے، مگراب تک کی تمام قانونی کوششیں اس کوختم کرنے میں ناکام ثابت ہوئی ہیں، جب کہ اسلام نے اس مسئلہ کونہایت کا میابی کے ساتھ حل کیا ہے، انہوں نے لکھا ہے کہ مسلمانوں میں نسلی امتیاز کاختم ہوجانا اسلام کا ایک عظیم اخلاقی کارنامہ ہے ،اور آج کی دنیا میں اس اسلامی خوبی کی تبلیغ ایک شدید ضرورت بن گئی ہے:

اسی طرح انڈیا کے مشہور ہند و مفکر سوامی ویو یکا نند نے اسلام کی اس امتیازی صفت کا کھلے طور پر اعتر اف کیا ہے، انہوں نے اپنی کتاب (Letters) میں لکھا ہے کہ انسانی اخوت اور انسانی مساوات کو قائم کرنے کی کوشش اگر چہ ہر جگہ کی گئی ہے مگر ملی طور پر اگر کوئی مذہب

> برابری کانظام قائم کرنے میں کا میاب ہوا ہے تو وہ اسلام اور صرف اسلام ہے:۔ My experience is that if ever any religion

approached to this equality in an appreciable manner, it is Islam and Islam alone. (p.379)

یہی معاملہ تمام قوانین کا ہے، غیراسلامی معاشروں کا تجربہ بتاتا ہے کہ جب ان کا قانون سازا دارہ کوئی قانون بناتا ہے تو بہت کم ایسا ہوتا ہے کہ وہ قانون معاشرہ کے اندر پوری طرح نافذ ہوجائے۔اس کے برعکس اسلامی معاشرہ کا حال ہیے ہے کہ جب اس کے لیے ایک قانون مقرر کیا جاتا ہے توعین اسی کے ساتھ وہ لوگوں کی زند گیوں میں بالفعل قائم بھی ہوجاتا ہے۔

اسلام کی اس استنائی خصوصیت کا سبب وہی چیز ہے جس کو عقیدہ کہا جاتا ہے، اسلام کا اعتقادی نظام اس کے قانونی نظام کے حق میں ایک خصوصی تائیدی عضر suppor) (element کی حیثیت رکھتا ہے۔ انسانی معاشرہ میں کسی قانونی حکم کو عملاً جاری کرنے کے لیے ضروری ہے کہ معاشرہ کے اندراس کے مطابق ذہنی تشکیل( frame of mind) بھی موجود ہو۔عقیدہ یہی اہم کا م

کرتا ہے،عقیدہ قانون کے **ق میں** ضروری ذہنی تشکیل فراہم کرتا ہے،عقیدہ آ دمی کے اندر

{386}

مطلوب سوچ پیدا کرتا ہے وہ قانون کی پیروی کوخود آ دمی کی اپنی ضرورت بنادیتا ہے، نہ کہ تحض کسی خارجی ادارہ کی ضرورت۔ اس قسم کا برجن اور کامل عقید ہ صرف اسلام میں ہے جو کہ ایک محفوظ دین ہے، اس لیے اسلام ہی استثنائی طور پر بیخصوصیت رکھتا ہے کہ جب وہ اپنے صاحب عقیدہ گروہ کے اندر کوئی قانون نافذ کر بے تو وہ کسی رکا وٹ کے بغیر عملاً نافذ بھی ہوجائے۔ کسی انسانی گروہ میں عقیدہ کا پیدا ہونا اس کے اندرا یک فکری تبدیلی کا پیدا ہونا ہے، اس طرح عقیدہ اسلامی شریعت کے لیے ایک موافق شعوری انقلاب کے ہم معنی ہے، اسلام کے دوراول میں جومسلم معاشرہ بناوہ اسی طرح شعوری انقلاب کا حامل ایک معاشرہ تھا، اس اعتبار سے وہ ایک مثالی اعتقادی معاشرہ تھا، اس لیے اس معاشرہ کے درمیان شرعی احکام کی تطبیق بھی مثالی انداز میں ہوئی اوراسی لیےاس کی حیثیت دائمی قد وہ کی قراریائی۔ بعد کے ڈور کے سلم معاشرہ میں جس درجہ کی اعتقادی حالت پائی جائے گی ،اس کے درمیان اسی درجہ کی شرعی تطبیق بھی وقوع میں آئے گی۔ قانون طافت کے زور پر نافذ کیا جاتا ہے ،مگر عقیدہ کوطافت کے ذریعہ پیدانہیں کیا جاتا ہے،عقیدہ ماننے کی چیز ہے،وہ منوانے پایافذ کرنے کی چیز نہیں،انسانوں کے کسی مجموعہ کے اندر عقیدہ پیدا کرنے کی واحد صورت بہ ہے کہ ان کے اندر فکری انقلاب لایا جائے، دعوتی جدوجہد کے ذریعہ ایک ایک فرد کے ذہن میں وہ سوچ پیدا کی جائے جوعقیدہ کے مطابق آ دمی کےاندر ہونی جاہیے۔ قانون کی منصفانہ بنیا دانسان کے بس میں نہیں قانون کی آخری اورسب سے بڑی خصوصیت ؛ جس کو ہمارے ماہرین صدیوں سے

{387}

تلاش کررہے ہیں اوراب تک وہ اسے حاصل نہ کر سکے، وہ بھی صرف مذہبی قانون میں موجود ہے، یعنی قانون کی منصفانہ بنیاد، بیسمجھا جاتا ہے کہ منصفانہ قانون کی بنیاد کا حاصل نہ ہونا تلاش کے نامکمل ہونے کا ثبوت ہے، نہ کہ اس بات کا ثبوت کہ انسان اسے حاصل ہی نہیں کرسکتا، مگر جب ہم دیکھتے ہیں کہ طبعی قوانین کی دریافت میں انسان نے بےحساب ترقی کی ہے اور اس کے مقابلے میں تدنی قوانین کی دریافت میں اس درجہ کی بلکہ اس سے زیادہ کوششوں کے باوجودایک فیصدی بھی کا میابی نہیں ہوئی تو ہم یہ ماننے برمجبور ہوتے ہیں کہ بیہ محض تلاش کے نامکمل ہونے کا ثبوت نہیں ہے بلکہ اس بات کا ثبوت ہے کہ جو چیز تلاش کی جارہی ہےاس کا یا ناانسان کے بس ہی میں نہیں۔ نظرياتي اصول قانون څخيلي اصول قانون: ۔ ایک شخص جب اصول قانون کا مطالعہ کرتا ہے تو اس کے سامنے تقریبًا ایک درجن بڑے بڑے اسکولوں کے نام آتے ہیں ، مگرفنی تفصیلات سے قطع نظر کر کے دیکھا جائے تو ان مدارس فکر کو اصولی طور پر دوقسموں میں بانٹا جا سکتا ہے ،ایک :نظریاتی اصول قانون (Ideological jurisprudence) جواس تلاش میں مصروف ہے کہ' قانون کو کیسا ہونا چاہئے''(law as it ought to be)۔ دوسرے بتحلیلی اصول قانون (analytica) jurisprudence جوقانون کی تعبیرولیی ہی کرناجا ہتا ہے' جبیبا کہ وہ ہے' (law it is)۔ اصول قانون کی تاریخ بتاتی ہے کہ بید دونوں قشم کے اسکول کسی قابل قبول نتیجہ تک پہنچنے میں مکمل طور برنا کام رہے ہیں،علمائے قانون جب قانون کی تشریح ثانی الذکر اصول کی روشنی میں کرتے ہیں توانہیں اس تنقید کا سامنا کرنا پڑتا ہے کہ قانون کامنطقی جوازان کے ہاتھ سے نکل گیااور جب اول الذکراصول کی روشنی میں قانون کو مجھنا جا ہتے ہیں تو معلوم ہوتا کہا یہ {388}

کسی چیز کی دریافت ممکن ہی نہیں۔ اگر چیملی طور پر ساری دنیا میں یہی صورت حال ہے کہ سیاسی طاقت کے زور پر قوانین بنتے ہیں اور رائج کئے جاتے ہیں ،مگر علمائے قانون کا ایک طبقہ اس سے بے نیاز ہو کر اصول قانون کی علمی تلاش میں مصروف ہے، تاہم اس کی اب تک کی تلاش نے اس کو صرف اس نتیجہ تک پہنچایا ہے کہ اصول قانون کے معاملہ میں کسی متفقہ معیارتک پہنچناممکن نہیں ، کیونکہ اس تلاش کا مقصد قانونی معیارات (legal norms) کا تعین ہے ،اور قانونی معیارات کاتعین اسی وفت ہوسکتا ہے جب کہ بنیا دی انسانی اقد ارکاتعین ہوجائے ، اور تمام علاء کا فیصلہ ہے کہ اقدار (values) کی دریافت خالص عقلی طریقوں سے مکن نہیں۔ اصول قانون کا مقصد قانون کی فلسفیانہ بنیاد (فلاسیفیکل فاؤنڈیشن )یا اس کی قانونی قدر(لیگل ویلیو) تلاش کرناہے، دوسر لفظوں میں اصول قانون کا کام بیہ ہے کہ وہ قانون کے لئے وجہ جواز (justification) فراہم کرے، جب تک کوئی قانون اپنی پشت پر قابل قبول اصول قانون نہ رکھتا ہو، عقلا جائز نہیں کہ وہ ان انسانوں کے اوپر نافذ کیا جائے جن کے لئے کسی چیز کی قدرو قیمت جاننے کا واحد معیار عقل ہے، چنانچہ معلوم تاریخ کے مطابق انسان ڈ ھائی ہزارسال سےاس تلاش وجستجو میں مصروف ہے،مگر بیشار د ماغوں کی جد وجہدکے باوجوداب تک وہ اس میں کا میاب نہ ہوسکا۔ اصول قانون کی تاریخ قانون کی تاریخ بتاتی ہے کہ جب انسان لکھنانہیں جانتا تھا،اس وقت بھی قانون کسی نہ کسی شکل میں موجود تھا، تحریر کی دریافت کے بعد اس کولکھا بھی جانے لگا، سب سے قدیم تحریری قانون جول سکاہے وہ سمیری بادشاہ حمورانی کا قانون ہے جو • • واق میں وضع ہواتھا،

{389}

سميرى قوم دجله وفرات كى وادى ميں رہتى تھى۔ اصول قانون پر غور وفكر كاكام تاريخى ريكار ڈ كے مطابق يونانى فلاسفہ سے شروع ہوا، سولن جوقد يم يونان كامشہور قانون دال تھا، اس كاز مانہ حضرت مسيح " سے چوسوسال قبل كا ہے، افلاطون ( ۲۲۷ - ۲۳۷ ق م ) كى كتاب قانون پر قد يم زمانہ كى مشہور ترين كتاب ہے، قانونى پيشہ بھى سب سے پہلے روم ميں حضرت مسيح " سے تقريبًا پانچ سوسال قبل مشروع ہوا۔ پندر ھويں صدى تك قانون علم اللہيات ہى كاما يك جزء مجھا جاتا تھا۔ سولہويں صدى ميں وہ نيا ذہن پيدا ہوا جس نے بالآخر قانون كو مذہب سے الگ كرديا۔ تاہم اب بھى وہ علم سياست سے الگ كيا اور اصول قانون كو ايك مستقل علم كى حيثيت سے ترق د حكر اس كو اختصاصى مطالعہ كا موضوع بناديا۔

قدیم زمانہ کے فلاسفہ کچھ مسلمات سے اپنا اصول قانون اخذ کرتے تھے جن کو وہ فطری حقوق کہتے تھے، سولہویں صدی کے بعد یورپ میں جو ذہنی انقلاب آیا، اس نے ثابت کیا کہ یہ مسلمات حقیقۂ مفر وضات ہیں جن کے لئے کوئی عقلی دلیل موجو دنہیں، اس کے بعد فردگی آزادی سب سے بڑا مسلمہ قرار پائی جس کو اصول قانون کی بنیا د بنایا جا سکتا تھا، مگر صنعتی انقلاب کے نتائج نے بتایا کہ فردگی آزادی کو اگر خیر اعلیٰ (summum bonum) مان لیا چائے تو وہ انسانیت کو استحصال اور انارکی کے سوااور کہیں نہیں پہنچاتی ، اب اجتماعی بھلائی حیثیت رکھتی تھی ، مگر جب اس نظر ہیہ کے پہلے ہی استعمال سے ایک ہولنا ک سیاسی جر وجود میں آیا تو معلوم ہوا کہ فرد کی آزادی اگر ساح کی استعمال سے ایک ہولنا ک سیاسی جر وجود فرد کو مجبور ومقہور بنا کر رکھ دیتا ہے ، بیسویں صدی فرداور سمان کے لئے درمیان کا یہ نظر ہی {390}

کرنے کی صدی ہے، موجودہ صدی کے نصف ثانی میں جن مدارس فکر کو قبولیت حاصل ہوئی ان کا خلاصہ بیتھا کہ وہ کسی نہ کسی طور پر قانون کی ایسی بنیا دڈھونڈ رہے تھے جہاں فر داور سماج کے مختلف تقاضوں کو ہم آہنگ کیا جاسکے، مگر بیہ تجربہ بھی ناکا می کے سواکہیں اور پہنچنا ہوا نظر نہیں آتا، آج بھی ایسی کتابیں شائع ہور ہی ہیں جن کا ٹائٹل اس قشم کا ہوتا ہے:

Law in Quest of Itself

( قانون خوداینی تلاش میں )حتی کہ علمائے قانون کے ایک طبقہ نے اپنا یہ آخری فیصلہ دے دیا ہے کہ ایسی کسی کوشش کی کامیابی کا کوئی امکان نہیں:۔

A purely logical interpretation of legal rules is impossible.

قانونی احکام کی خالص منطقی تعبیر ناممکن ہے، گسٹاور یڈ برش (۱۹۴۹–۱۸۷۸) کا کہنا ہے کہ مطلوبہ قانون صرف بذر بعیہ اقرار (confession) اپنایا جا سکتا ہے، نہ اس لئے کہ وہ علمی طور پر معلوم (scientifically known) ہے۔ ریڈ برش (Gustav) Radbruch کی مثال کوئی انفرادی مثال نہیں ، بلکہ اسی بنیا د پرایک مستقل مدرسۂ فکر وجود میں آیا ہے جس کواضافی مدرسۂ فکر کہتے ہیں، اس فکر کے حاملین (Relativists) کا کہنا ہے:

A bsolute judgements about law are not discoverable.

مطلق قانون قابل دریافت نہیں۔ قانون کا تعلق اقد ارسے ہے جسیا کہ عرض کیا گیا، اصول قانون کی اصل مشکل ہیے ہے کہ وہ جس چیز کی تلاش میں ہے، اس کا براہ راست تعلق مسئلہ اقد ارسے ہے اور یہ مسئلہ وہ ہے جہاں انسانی عقل اپنی ساری کوشش کے باوجود کسی متفقہ جواب تک پہنچنے میں قطعًا ناکام رہی ہے، ایک طرف یہ صورت ہے کہ انسان ، وجدانی طور پر ، خیر وشرکا اتنا شدید احساس رکھتا ہے کہ اس کو نہ تو {391}

الطارویں صدی کے میکانگی فلسفے ختم کر سکے اور نہ سوویت روس کا کلیت پیندانہ نظام، جس کو نصف صدی سے بھی زیادہ طویل عرصہ تک ہیموقع ملا کہ نسلِ انسانی کواپنے نظریاتی کارخانہ میں ڈھال سکے، دوسری طرف بیمشکل کہ بہترین دماغوں کی ساری کوشش بھی اقدار کا کوئی متفقہ معیار تلاش کرنے میں مکمل طور پرناکا مرہی ہے، سائنس کی ترقی اس کوزیادہ سے زیادہ واضح کرتی جارہی ہے کہ ہم ایک ایسی دنیا میں ہیں جہاں اقدار اینا کوئی معروضی مقام (objective status) نہیں رکھتیں۔

جوزف وڈکرچ (+2۹۷–۱۸۹۳) نے اپنی کثیر الاشاعت کتاب The (محافر السان کتنی ہی کوشش کرے) (Modern Temper میں اس کا مطالعہ کیا ہے ۔''خواہ انسان کتنی ہی کوشش کرے' پروفیسر کرچ (Joseph Woodkrutch) لکھتے ہیں''اس کی روح کے دونصف مشکل ہی سے باہم متحد ہو سکتے ہیں، اوروہ نہیں جانتا کہ وہ اس طرح خیال کرے جیسے کہ اس کی عقل بتاتی ہے کہ اسے خیال کرنا چاہئے ، یا وہ اس طرح محسوس کرے جیسے اس کے جذبات اس کو محسوس کراتے ہیں، اور اس طرح وہ اپنی برباداور تقسیم شدہ روح کے اندرا یک مضحکہ بن کررہ گیا ہے'۔

Man is an ethical animal in an univese which contains no ethical element . p.16

انسان ایک اخلاقی جانور ہے ایک ایسی کا ئنات میں جواپنے اندرکوئی اخلاقی عضر نہیں

کرچ کی غلطی ہیہ ہے کہ اس نے اپنے دائرہ سے باہر قدم رکھ دیا ہے، میں جس بنیا دی نکتہ پرزوردینا چاہتا ہوں ،وہ بیر کہ جو چیز ثابت ہوئی ہے،وہ یہ بیں کہ اقد ارکا کوئی وجود نہیں ہے، بلکہ بیر کہ انسان ان کو دریافت نہیں کرسکتا ، یہاں میں ڈاکٹر الکسس کیرل (۱۹۴۴–۱۸۷۲) کا حوالہ دوں گا،ڈاکٹر کیرل (Alexis Carrel) نے اپنی کتاب انسان نا {392}

معلوم (Man The Unknown) میں دکھایا ہے کہ اقد ارکا مسلہ اضح نف النوع علوم کی کامل واقفیت سے تعلق رکھتا ہے جن کو انسان اپنی محد ودعمر میں کسی طرح حاصل نہیں کر سکتا - ان کو حاصل کر کے ان کا تجزیبہ کرنا اور نتیجہ نکالنا تو در کنار – انہوں نے مزید اس بات کورد کردیا ہے کہ ماہرین کی ایک کمیٹی اس مسلہ کی تحقیق کر کے سی آخری نتیجہ پر پہنچنے کی کوشش کرے، کیونکہ ' ایک اعلی آرٹ کی تخلیق ایک ذہن کرتا ہے، اعلیٰ آرٹ کسی اکیڈمی کے ذریعہ کہمی وجو دمیں نہیں آتا' ک

سکمنڈ فرائڈ (۱۹۳۹–۱۹۵۹) کے وقت سے اب تک نفسیات کے جومختلف اسکول وجود میں آئے ہیں، وہ باہمی اختلافات کے باوجود اس مشتر کہ کوشش میں مصروف رہے ہیں کہ نفسیات کا کوئی اقد ارت آزادعکم (Value Free Science) وجود میں لائیں، مگریہ ایک واقعہ ہے کہ ایک صدی کی مسلسل کوششوں کے باوجود اس منزل تک پینچنے میں بالکل ناکام رہے ہیں، حتی کہ اب ان کے درمیان اس کے خلاف رڈمل شروع ہو گیا ہے، مثال کے طور پر امریکہ کا متاز ماہر نفسیات ابر ہام میسلو (+ کہ ۱۹ – ۱۹۹۸) جو خود ثبوتی کر داریت آخری حصہ میں وہ انسانی فطرت کے دورتر گو شے Note میں ایک کو میں ایک کہتا ہے، مثال کے ایک متاز ماہر نفسیات ابر ہام میں میں ایک کہتا ہے، مثال کے طور پر امریکہ کا متاز ماہر نفسیات ابر ہام میں کو (+ کہ ۱۹ – ۱۹۰۸) جو خود ثبوتی کر داریت متازل میں محکمہ میں میں میں دو انسانی فطرت کے دورتر گو شے Positivistic Tradition) (Farther reaches of human کے دورتر گو شے Abraham Maslow کا کہتا ہے:۔ Psychology had voluntarily restricted itself to only half of its rightful jurisdiction.

نفسیات نے اپنے جائز حدود کار کے نصف حصہ سے بطورخودا پنے آپ کوروک لیا۔ الہ**ی قانون : انسانی عقل محدود بتوں کا شکار** وضعی قانون کی ناکامی کے بارے میں او پر میں نے جواشارات کئے، دہ ہر دہ<sup>شخص</sup> جانتا ہے جس نے اصول قانون کا مطالعہ کیا ہے ،حقیقت ہیہ ہے کہ قانون دانوں کا بیہ مفروضہ قطعی {393}

طور پر بے بنیاد ثابت ہو چکا ہے کہ انسان خودا پنے لئے قانونی معیار دریافت کر سکتا ہے۔ اس کے بعد ہمارے سامنے دوسرا مفر وضہ آتا ہے اور وہ الہی قانون کا مفر وضہ ہے، الہی قانون، جس کا محفوظ اور منتذمتن قرآن کی شکل میں ہمارے پاس موجود ہے، اس کا دعو ک ہے کہ قانون کا ماخذ خدا کا الہام ہے، یعنی بیر کہ اس کا ئنات کا ایک خدا ہے، خدانے الہام ک ذریعہ اپنا قانون اپنے رسول پر اتارا ہے یہی قانون انسان کے لئے صحیح ترین دستور العمل ہے، اس قانون کی بنیاد پر قیاس اور اجتہا دکر کے مزید قانون سازی ہو سکتی ہے ، مگر اصولی طور پر اس سے انحراف جائز نہیں۔

میں پیشگی طور پر اعتراف کرتا ہوں کہ خالص علمی اعتبار سے بیا یک پیچیدہ دعویٰ ہے مگر جونکتہ خصوصی طور پر قابل لحاظ ہے، وہ بیر کہ اس کی پیچیدگی کے اسباب خود قانون میں ہونا ضروری نہیں ۔ وہ اس واقعہ میں بھی ہو سکتے ہیں کہ ہماری عقل پچھ محدود یتوں (limitations) کا شکار ہے اور اس بنا پر وہ سارے حقائق کا براہ راست احاطہ نہیں کر سکتی ، خوش قسمتی سے جدید سائنس کا موقف اس معاملہ میں ہماری تائید کرتا ہے ، جدید سائنس نے بیا محتراف کیا ہے کہ حقائق کی مقدار صرف اتنی ہی نہیں جو براہ راست ہمارے حسیاتی تجربہ میں آتی ہیں - بلکہ اس سے آگ اور بھی حقائق جی ۔ مزید میہ کہ نا معلوم حقائق نہ صرف معلوم حقائق سے مقدار میں زیادہ ہیں بلکہ وہ معلوم حقائق کے مقابلہ میں زیادہ اہم اور معنی خیز ہیں ، امریکی پر وفیسر فرڈ برتھولڈ (Fred Berthold) نے منطقی ثبوتیت (Logical positivism)

The important is unknowable, and the knowable is unimportant

جو چیز اہم ہے وہ نا قابل دریافت ہے اور جو چیز قابل دریافت ہے، وہ اہم نہیں۔

{394}

انسان کا حیاتیاتی ونفسیاتی پہلو ۹۱/ویں صدی میں بیفرض کرلیا گیاتھا کہ انسان کلی حقیقت کی طرف بڑھر ہا ہے۔اگر چہ ۱س وقت بھی کفّی حقیقت عملاً انسان کی دسترس سے اتن ہی دورتھی جنتی اس سے پہلے یا اس کے بعد رہی ہے، تاہم بیدیقین تھا کہ ایک نہ ایک دن انسان ضرورا سے دریافت کر لے کا، مگر بیسویں صدی کے سائنسدال فود ثبوتیت Positivism یا فعلیت (operationalism) کے جھنڈ ک کے سائنسدال فود ثبوتیت ( یہ بیفرض کر لینا بالکل غلط تھا کہ سائنس ہم کو آخری حقیقت انسان کو وجود بیت ( ultimate reality ) کہا جاتا ہے، وہ بھی ہم کو یقین دلار ہا ہے کہ اس فلسفہ جس کو وجود بیت ( ultimate reality ) کہا جاتا ہے، وہ بھی ہم کو یقین دلار ہا ہے کہ اس کی کوئی صورت نہیں کہ محدود انسان خیر کا ایسا معیار morm دریافت کر سکے جو اس سے

ان در یافتوں کے بعد انسانی علم اب جس مسلّمہ پر پہنچا ہے، وہ یہ کہ قطعی دلائل صرف اس میدان تحقیق میں قائم کئے جاسکتے ہیں جن کو برٹرینڈ رسل ( + 19 – 1 / 1 ) نے چیز وں کا علم (knowledge of things) کہا ہے ۔ دوسرا میدان تحقیق جو اس کے الفاظ میں صداقتوں کاعلم (knowledge of truths) سے تعلق رکھتا ہے، ان میں براہ راست دلیل قائم کرناممکن نہیں، چنا نچہ مان لیا گیا ہے کہ ہم کسی معاملہ میں قطعیت (certainty) تک نہیں تائم کرناممکن نہیں، چنا نچہ مان لیا گیا ہے کہ ہم کسی معاملہ میں قطعیت (certainty) تک نہیں کی کوشش کریں۔ یہ بات صرف غیر مادی حقائق تک محدود نہیں ہے، بلکہ بہت سی وہ چیزیں جن کو مادی حقائق میں شار کیا جاتا ہے، ان کا معاملہ بھی تقریبا ایسا ہی ہے جیسے روشی یا مقاطیسی قوت کی تشریح۔ میں بیر کہنے کی جرأت کروں گا کہ فیصلہ کی بیر بنیاد جوجد بیعلم نے فراہم کی ہے، وہ عین الہی قانون کے قق میں ہے۔ الہی قانون کا بہ مفروضہ کہ اس کا ئنات کا ایک خدا ہے،غالبًا جدید انسان کے لئے ا تنازیادہ نا قابل فہم نہیں جتنا اس کا بیہ جزو کہ خدابذ ربعہ الہام اپنی مرضی انسان کے پاس بھیجنا ہے، اکثر بڑے بڑے سائنس داں کسی نہ کسی شکل میں خدا کو مانتے تھے، نیوٹن (۲۷ کا-الاا) کے نزدیک نظام شی کو تحرک کرنے کے لئے ایک خدائی ہاتھ (divinc arm) کی ضرورت تھی، ڈارون (۱۸۸۲–۱۰۹۹) آغاز حیات کے لئے ایک خالق (creator) کوضر وری شمجھتا تھا۔ آئن سٹائن ( ۲۹۵۴–۲۵۷۱) کوایک برتر ذہن (superior mind) کی جھلک دکھائی دی جو کائنات کے مظاہر میں اپنے کو ظاہر کرر ہاتھا، سرجیم جینس (۱۹۴۹-۱۸۷۷) کے مطالعہ نے اسے اس نتیجہ تک پہنچایا ہے کہ کا ئنات ' گریٹ مشین' سے زیادہ ''گریٹ تھاٹ''معلوم ہوتی ہے ،سرآرتھرایڈنکٹن ( ۱۹۴۴- ۱۸۸۲) کے نزدیک جدید سائنس ہمیں اس حقیقت تک پہنچار ہی ہے کہ:

The stuff of the world is mind - stuff. (کائنات کا مادہ ایک شے ذہنی ہے)۔ایفرڈ نارتھ دائٹ ہڈ (۱۹۴۷–۱۸۶۱) کے نزدیک جدید سائنسی معلومات بی ثابت کررہی ہیں کہ فطرت ایک زندہ حقیقت ہے نہ کہ بے روح مادہ( nature is alive)

وحی الہی کی حقیقت (مشاہدہ کے بجائے سائنسی تصور) تاہم جہاں تک الہام کاتعلق ہے، مجھےاعتراف ہے کہ خالص علمی اعتبار سے بیا یک نہایت پیچیدہ عقیدہ ہے۔ بیان چیزوں میں سے نہیں جس کاعمومی مشاہدہ کرایا جاسکتا ہو۔ مگر بیکہنا مبالغہ آمیز نہیں کہ ہمارے تجربہ میں ایسے بہت سے حقائق آتے ہیں جن سے استنباط کیا {396}

جاسکتا ہے کہ یہاں ایسی کوئی حقیقت پائی جاتی ہے جس کو الہام سے تعبیر کیا جا سکے۔ جدید میتحقد الوجی اس کو تسلیم کرتی ہے کہ مستدط حقائق (infered facts) بھی اتنے ہی یقینی ہو سکتے ہیں جتنے کہ مشہور حقائق (observed facts) ۔ اس لئے ہمارے استدلال کی اہمیت اس سے کم نہیں ہوتی کہ وہ مشاہداتی نہیں ہیں بلکہ استدباطی نوعیت کے ہیں۔ اہمیت اس سے کم نہیں ہوتی کہ وہ مشاہداتی نہیں ہیں بلکہ استدباطی نوعیت کے ہیں۔ اسمجھرلیا گیا تھا، مگر موجودہ صدی میں ایسے بہت سے واقعات سائنس کے علم میں آئے ہیں جن کی توجیہہ اسباب مادی کے عام اصول کے تحت نہیں ہوتی ، مثال کے طور پر ریڈ یم کے الکٹر ان کا ٹو ٹنا، جن کو معلوم قوانین کے تحت نہیں ہوتی ، مثال کے طور پر ریڈ یم کے کہ ایک سائنس داں کو کہنا پڑا کہ ریڈ یم کے سی طلار کی ساری کو شن نا کا م ہوچک ہے ، چی اس کا فی سالگر ان کا ٹو ٹنا، جن کو معلوم قوانین ہے تحت بیان کرنے کی ساری کو شن نا کا م ہوچکی ہے ، چی

حیوانات کا مطالعہ بھی یہی بتاتا ہے، حیوانات کے بارے میں ثابت ہو چکا ہے کہ ان کے اندر جو جبلت (instinct) ہوتی ہے، وہ اکتسابی نہیں، مثلا شہد کی کھی اپنے چھتہ کو ہشت پہل بناتی ہے، کسی تربیت نے اس کونہیں بتایا کہ ہشت پہل خانہ اس کے مقصد کے لئے سب سے زیادہ موز وں ہے، حتی کہ وہ اس کی معنوبیت کا بھی کوئی ذاتی شعور نہیں رکھتی ، اس کے باوجود وہ اس ریاضیاتی طریق تعمیر میں اس طرح مصروف رہتی ہے جیسے اس سے کسی نے کہہ دیا ہو کہتم ایسی ہی کرو۔ (وَ اَو حٰی دَبَہ جَبَ اِلَی النَّحُلِ. (نہ جانہ ا

اس قسم کے بے شمار واقعات ہیں جوہمیں اس اغلبیت کی طرف لے جاتے ہیں کہ اشیاء سے باہر کوئی شعور ہے جواشیاء کوان کے وظیفہ حیات کے بارے میں مدایات دےرہا ہے جتی کہ سرآ رففراڈنگٹن نے جدید کوانٹم نظریہ کوالہام کی سائنسی تصدیق قرار دیا ہے،قرآن کایہ بیان بیسویں صدی کے انسان کے لئے شایداس سے زیادہ قابل فہم ہے جتناوہ ساتویں {397}

صدی کے انسان کے لئے ہوسکتا تھا۔ وَ أَوْ حٰی فِی کُل سَمَاءٍ أَمُر ها (خم سجدہ : ١٢) اور خدانے ہر آسان میں اس کا حکم اتارا۔

اس کے بعد جب ہم انسان کے مسلہ پرغور کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ انسان کی زندگی کے دو حصے ہیں: ایک وہ جس کو حیا تیاتی حصہ کہ یہ سکتے ہیں۔ دوسراوہ جس کو نفسیاتی حصہ کہا جاتا ہے۔ انسانی زندگی کا حیا تیاتی حصہ ٹھ یک اسی طرح مکمل طور پر خارجی قوانین کا پابند ہے جس طرح کا منات کی دوسری چیزیں اس کی پیروی کرر ہی ہیں، وہ چیز جس کو میڈ یکل سائنس کہا جاتا ہے، اس کا کا مصرف ہیہ ہے کہ وہ ان تخفی قوانین فطرت کا پند لگا تے جس کے تحت انسانی زندگی کا حیا تیاتی حصہ ٹھ کے اسی طرح مکمل طور پر خارجی قوانین کا پابند اگر بیمان لیا جاتا ہے، اس کا کا مصرف ہیہ ہے کہ وہ ان تخفی قوانین فطرت کا پتد لگا تے جس کے حصہ تک کا رفر ما ہے، اس کا کا مصرف ہیہ ہے کہ وہ ان تخفی قوانین فطرت کا پتد لگا ہے جس کے تحت انسانی زندگی کا حیا تیاتی حصہ کا مرتا ہے اور اس کو اس حصہ انسانی پر استعمال کرے۔ اب محسہ تک کا رفر ما ہے، اس کا ماخذ وہ الہا م ہے جو کا نتاتی شعور کی طرف سے ہر ایک کو پہنچ رہا نو ہی ہے تو اس کے بعد، اسی پر قیاں کرتے ہوئے، بیمانا خود بخو دائسان ہوجا تا ہے کہ انسان کے حیا تیاتی نفسیاتی حصہ کے لئے قانون کا تعین بھی اسی شعور کی طرف سے ہو سکتا ہو رانے نفسیاتی حصہ کے لئے قانون کا تعین بھی اسی شعور کی طرف سے ہو سکتا ہے اور اس کی طرف

قرآن نے بھی اس معاملہ میں جواب کا یہی انداز اختیار کیا ہے:

يَسُـئَلُوُنَكَ عَنِ الرُّوُح قُلِ الرُّوُحُ مِنُ اَمُرِ رَبِّى وَمَا أُوْتِيُتُمُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيُلًا .

ترجمہ:۔ تم سےروح کے بارے میں پوچھتے ہیں۔ کہہ دو کہروح خدا کے حکم سے ہےاورتم کوصرف تھوڑ اعلم دیا گیا ہے۔ یہاں روح سے متعلق سوال کے جواب میں دوبا تیں کہی گئی ہیں : ایک بیر کہ بیدامرِ {398}

رب ہے، دوسرے بیر کہتم کو علم قلیل دیا گیا ہے، پہلے جزء کا مطلب بیہ ہے کہ روح اسی طرح انسان کے لئے امر رب ہے جس طرح سارا نظام عالم امررب (قانون فطرت) کے ماتحت ہے۔ بیرکو نی منفر دچیز نہیں بلکہ انسانی دائرہ میں وہی چیز ہے جس کا مشاہدہ تم کا ئنات کے دائرہ میں کرر ہے ہو۔ دوسر بے جزء کا مطلب بیہ ہے کہ روح کو عقلی طور پر سمجھنے کی پہلی شرط بیہ ہے کہ تم اس حقیقت واقعہ کو تسلیم کرو کہ انسان کو علم قلیل دیا گیا ہے، اس کو علم کن تیز نہیں دیا گیا۔ اس واقعہ کو مان کر چلو گے تو وحی کی حقیقت سمجھ جاؤ گے اور اگر اس واقعہ کا انکار کر تے تبحینا چا ہو تو تم اس کو نہیں سمجھ سکتے۔

جیرت انگیزبات ہے کہ تیرہ سو برس پہلے کا اعلان آج سائنس کے جدیدترین مرحلہ میں اپنی صدافت کو مزید شدت کے ساتھ ثابت کررہا ہے۔ پہلی جنگ عظیم (۱۸-۱۹۱۳) کے ساتھ جس نئے دور سائنس کا آغاز ہوا ہے، اس نے قطعتیت کے ساتھ تسلیم کرلیا ہے کہ انسان بعض حیاتیاتی اور نفسیاتی محدود یتوں کا شکار ہے، اس لئے وہ سارے حقائق کواپنے محسوسات کی گرفت میں نہیں لاسکتا، ضروری ہے کہ اپنے قلت علم کی اس کمی کو پورا کرنے کے لئے وہ مروجہ سائنسی طریقوں پر بعض ایسے طریقوں کا اضافہ کرے جوانیسویں صدی تک غیر سائنسی

آئن سائن نے کائنات کے بارے میں جو انقلاب انگیز سائنسی نظریات وضع کئے،اس کے سلسلے میں اس نے اعتراف کیا کہ بیکام اس طریقہ کی پابندی کر کے نہیں ہو سکتا جو مثال کے طور پر حرکیات گیس کے نظریہ (Kinetic Theory of Gases) میں کارآمد ہے ، یہاں اس نے ترکیبی طریقہ (synthetic method) کے بجائے تخلیلی طریقہ (analytical method) سے کام لیا۔ اس نے سائنسی نظریات کی دوقسیمیں {399}

(principle theories) اس نے کہا کہ نظریہ اضافیت (relativity) کو سمجھنے کے لئے صرف دوسر فی شم کا نظریہ ہی کام دے سکتا ہے۔دوسر ےلفظوں میں اس نے کا ئنات کے گہرے حقائق کو سمجھنے کے لئے سائنسی مشاہدہ کے بجائے ایک قشم کے سائنسی تصور (scientific contemplation) کی وکالت کی ۔چنانچہ ایک پروفیسر نے آئن سٹائن کے نظریہ کا خلاصہ ان لفظوں میں بیان کیا ہے:

In dealings with the eternal verities, the area of experiment is reduced and that of contemplation enhanced.

ابدی حقیقتوں کی بحث میں تجربہ کا دائرہ گھٹ جاتا ہے اور تصور کا دائرہ بڑھ جاتا ہے۔ قرآن کا دعویٰ ہے کہ وہ ایک الہا می قانون ہے جو انسان کی رہنمائی کے لئے اتارا گیا ہے، بیہ بات کہ وہ فی الواقع ایک الہا می قانون ہے، اس کے لئے خود قرآن نے بڑی عجیب دلیل دی ہے۔ اس نے اعلان کیا ہے کہ انسان کبھی بھی اس کے جیسی کتاب نہ بنا سکے گا، خواہ وہ اس کے لئے کتنی ہی کوشش کرڈالے:

وَإِنْ كُنتُم فِى رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبُدِنَا فَأْتُوبِسُوُرَةٍ مِّنُ مِّثْلِهِ وَادُعُوُا شُهَدَاءَ كُمُ مِّنُ دُوُنِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمُ صَادِقِيُن (بقره: ٢٣)

اورا گرتم اس کتاب کے بارے میں شک میں ہوجوہم نے اپنے بندہ پرا تاری ہے تو اس جیسی ایک سورت بنا کر لے آؤ۔

قُلُ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالَجِنُّ عَلَى اَنُ يَّأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرُ آنِ لَا يَأْتُوُنَ بِمِثْلِهِ وَلَوُ كَانَ بَعُضُهُمُ لِبَعْضِ ظَهِيُرًا . (بنی اسرائیل: ٨٨) کہہ دواگر آ دمی اور جن اس لئے جمع ہوں کہ ایسا قر آن بنالا کمیں تو وہ ہر گز نہ لا سکیں گے خواہ وہ سب ایک دوسرے کے مددگارہوں۔

## انسائیکو پیڈیا آف فلاسفی کے مقالہ نگارے الفاظ میں'' فلسفیانہ اعتبار سے جو بنیا دی

سوال پيدا ہوتا ہے وہ بيرکہ وہ کيا معيار ہے جس پر الہا م کے دعوے کو جانچا جا سکے ': The main philosophical question that arises

The main philosophical question that arises concerns the criteria by which revelation claims may be judged.

قرآن کے سلسلہ میں اگر ہم ایسا کر سکیں کہ اس کے مذکورہ بالا دعوے کو اس جائیج کا معیار مان لیں تو یہ معیار حیرت انگیز طور پر یہ ثابت کررہا ہے کہ وہ خدائی الہام ہے ، سیچیلی ۱۳/سو برس کی تاریخ میں قرآن اور اسلام کے بے شار دشن پیدا ہوئے ،وہ اس چیلنج کے جواب میں قرآن جیسی ایک کتاب عربی زبان میں تیار کر کے نہایت آسانی سے اس کو شکست دے سکتے تھے اور یقیناً بہت سے لوگوں نے اس کی کوشش بھی کیں ، مگر تاریخ بتاتی ہے کہ مسیلہہ ( ۱۳۳۲ - ، م) اور ابن مقفع ( ۲۱ کے ۱۳۷ میں کو کُ میں ، مگر تاریخ بتاتی ہے کہ ۱۹۹۵ء ) کے بعد پیدا ہونے والے میٹی مستشر قین تک کوئی بھی اس میں کا میاب نہ ہو سکا۔ الہی قانون کی ابلہ بیت ، انسانی قانون کی ناکا می کے تجربات

اب تک مطالعہ نے ہمیں جہاں پہنچایا ہے، اس میں اگرایک اور قرینہ کو ملالیا جائے تو شاید ہید کہنا مبالغہ نہ ہوگا کہ زیر بحث مسلہ بڑی حد تک قابل فہم ہوجاتا ہے، وہ بیر کہ الہی قانون نے جوقانونی اصول اب سے ڈیڑھ ہزار برس پہلے متعین کئے تھے، وہ حیرت انگیز طور پر اب بھی اپنی صحت کو باقی رکھے ہوئے ہیں، یہی نہیں بلکہ اس در میان میں وضعی قانون نے اس کورد کر کے جومتبادل اصول مقرر کئے تھے وہ دوسوسالہ تجربہ میں ناکا م ثابت ہو گئے اور اب علم کا دریا دوبارہ اس سمت میں جارہا ہے جہاں اس نے الہی قانون کو چھوڑ اتھا، وضعی قانون کے مقابلہ میں الہی قانون کی ہی ابد بیت اسی وقت قابل فہم ہو سکتی ہے جب کہ ہی مانا جائے کہ اس کا سرچشمہ انسانی ذہن کے باہر کسی ابد کی ذہن میں پایا جاتا ہے۔ {401}

میں یہاں چند متالیں دول گا:۔ فر دکی آزادی کا تصوّر (۱) الہی قانون میں فردی آزادی کو خدائی حکم کے پابند کیا گیا ہے: یَقُوُ لُوُنَ هَلُ لَنَا مِنَ الْاَمُو مِنْ شَتَ قُلُ اِنَّ الْاَمُو تُحَلَّهُ لِلْلَه. (آل عمدان: ۱۹۴) یَقُو لُوُنَ هَلُ لَنَا مِنَ الْاَمُو مِنْ شَتَ قُلُ اِنَّ الْاَمُو تُحَلَّهُ لِلْلَه. (آل عمدان: ۱۹۴) ترجمہ: کہتے ہیں کیا کوئی امر کچھ ہمارے ہاتھ میں بھی ہے؟ کہد دوا مرسب کا سب اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ کوغلامی سے تعبیر کیا۔ اس نے اعلان کیا کہ آزادی سب سے بڑی انسانی قدر ہے ، فرانس کے انقلاب (۱۸۹ کا) سے لے کراب تک اس اصول کو دوسو برس تج ہمکر نے کا موقع ملا۔ مگر اس تج ہما آخری نتیجہ سے ہے کہ اب ایسے حققین پیدا ہور ہے ہیں جوفر دکی آزادی کو بے معنی قرار دے دیم ہیں، پروفیسر اسکنر (۲۹۰ ۱۹۰) کا کہنا ہے کہ:

We can't afford freedom.

(ہم آزادی کانخل نہیں کر سکتے )۔اٹھارویں اورانیسویں صدی کے مفکرین کے برعکس اسکنر (B.F.Skinner) کا کہنا ہے کہ آزادی کوئی خیراعلیٰ (summum bonum) نہیں۔ انسان کولامحدود آزادی نہیں بلکہ پابند نظام (disciplined Culture) ہونا چاہئے ،انسانی فکر کی بیدواہیں الہٰی قانون کی ابدیت کا بالواسطہ اعتراف ہے۔

انیسویں صدی میں مغرب میں سماجی قانون کے جینے فلسفے پیدا ہوئے ،سب کسی نہ کسی طرح اس کے دعوے دار تھے کہ سماجی قانون ،طبیعی قانون کی طرح ،خلقی (Inherent) طور پر سماج کے اندر موجود ہوتا ہے ۔ ہمارا کا م صرف اس کو'' دریافت'' کرنا ہے ، دوسرے لفظوں میں سماجی قانون بھی اسی طرح ابدی ہے جس طرح بھاپ اور بچلی کے قوانین ، یہ تما م {402}

فلسفے ساجی قانون کو دریافت کرنے میں ناکام رہے، تاہم میں کہوں گا کہ اصولی طور پر ان کا موقف صحیح تھا، ان کی غلطی بیتھی کہ وہ ایک صحیح چیز کو غلط جگہ تلاش کررہے تھے، بیا یک واقعہ ہے کہ انسانی زندگی کا قانون بھی طبیعیات وحیاتیات کے قوانین کی طرح ، ابدی طور پر مقرر ہے، مگراس قانون کو معلوم کرنے کی جگہ وحی الہٰی ہے نہ کہ وہ انسانی علوم جن کے متعلق ہم خود دریافت کرچے ہیں کہ وہ جزوی معلومات کے سواہمیں پچھ ہیں دیتے۔

انسانی قانون کوالہی ذریعہ سے قابل اخذ مانے کا مطلب ، دوسر لے لفظوں میں اس کو کا مُناتی قانون کی سطح پر رکھنا ہے ، یعنی جس منبع سے ساری کا مُنات اپنا قانون لے رہی ہے وہیں سے انسان بھی اپنا قانون اخذ کرے ، یہ چیز انسانی قانون کوابدیت کے خانہ میں ڈال دیتی ہے ، کا مُناتی قانون کے متعلق معلوم ہے کہ وہ مسلمہ طور پر غیر متغیر ہے ، پانی جس قانون تجاذب کے تحت دو گیسوں کے ملنے سے وجود میں آتا ہے اور جس قانون حرارت کے تحت اس کے مالیکو ل جدا ہو کر بھاپ کی شکل میں اڑنے لگتے ہیں ، وہ ہر مقام اور ہرزمانہ میں محاشرہ کے لئے اس کے قواندین جب طبیعیات اور حیاتیات کی دنیا میں ابدی ہیں تو انسانی معاشرہ کے لئے اس کے قواندین غیر ابدی س طرح ہو سکتے ہیں؟ وی ہو مقام اور ہرزمانہ میں ہوئے دوقواندین دوالگ الگ نوعیت کے ہیں ہو سکتے ، حقیقت سے ہے کہ قانون کوخدا سے ماخوذ

قانونِ کائنات کی ابدیت اس کے باوجود ہے کہ اس کے اندر بے شارشتم کے تغیرات ہر آن مشاہدہ میں آتے رہتے ہیں، قدیم زمانہ کا انسان ستاروں کی بابت عقیدہ رکھتا تھا کہ دن کے وقت ان کا کوئی وجود نہیں ہوتا۔ بیرات کی قندیلیں ہیں جو آسمان پر دیوتاؤں کے لئے جلائی جاتی ہیں، اسی طرح چاند کے گھٹنے بڑھنے کو وہ حقیقی سمجھتا تھا، سورج کے متعلق اس کا خیال تھا کہ وہ صبح کو '' نگلتا''اور شام کو''ڈوب'' جاتا ہے ، بیر تغیرات آج '' آنگھ کا {403}

دھوکا'' ثابت ہو چکے ہیں۔تاہم جدیدانسان نے دوسرے اس ہے بھی زیادہ بڑے بڑے تغیرات کا مشاہدہ کیا ہے مگر ہم جانتے ہیں کہ ان ظاہری تغیرات سے توانین کی ابدیت میں کوئی فرق نہیں پڑتا، حیاتیات کی دنیا، جدید دریافت کے مطابق ، سلسل تغیرات کا شکار رہتی ہے ، علم الخلایا نے بتایا ہے کہ انسانی جسم کے تمام اعضاء بال اور ناخن سے لے کر گوشت اور خون تک ہر آن بد لتے رہتے ہیں ، اس کے باوجو دسی سائنسداں نے بیہ مطالبہ نہیں کیا کہ حیاتیات اور عضویات کے علم کو ہر سال بدلا جائے اور ان کو بار بار'' نئے حالات' کے مطابق مدوّن کیا جاتا رہے ، کیوں کہ گہرا مطالعہ بتار ہا تھا کہ تغیرات کے ماور اجوانسانی وجود ہے، وہ تبدیلیوں کے باوجود، ایک حالت پر باقی رہتا ہے اور ان کو بار بار'' نئے حالات' کے مطابق ہے۔ ہے جو اس دعو نے کی صدافت تابت کرتا ہو کہ انسانی کا ہو جود ہے، موجود

ہے ، دون وریف کا محد مصاب کو رہا ہوتھ معالی وہ پہ ماول کو وقت ہوں مرج ہمہ سے اخذ کرنا جا ہے''، جواب ریہ ہے کہ کم از کم دوایسے قرینے یقینی طور پر موجود ہیں ،ایک انسانی فطرت ، دوسرے انسانی ساخت کے قوانین کا تجربہ۔ لارڈ ایکٹین نے بجاطور پر کہاتھا:

Power corrupts and absolute power corrupts absolutely

(اقتدار بگاڑتا ہے اور کامل اقتدار بالکل بگاڑ دیتا ہے) انسان کے بارے میں ساری تاریخ کا تجربہ ہے کہ جب بھی انسان کو مطلق اختیار حاصل ہوا ہے،اس نے ظلم وفساد پیدا کیا ہے،انسان کی ساخت بتاتی ہے کہ وہ کسی برتر اقتدار کے ماتحت رہ کر ہی صحیح کام کر سکتا ہے،لامحد وداختیارات لاز مااس کو بگاڑ کی طرف لے جاتے ہیں۔ بیہ بات اس سے پہلے صرف اخلاقی اصطلاحوں میں کہی جاتی تھی، مگر اب خود علم {404}

الحیات سے اس کا ثبوت ملنا شروع ہو گیا ہے، امریکہ کے مشہور بیالوجسٹ پروفیسر بی ایف. اسکنر اوران کے ساتھیوں نے اس مسئلہ کا مطالعہ خالص حیاتیاتی سائنس کی روشنی میں کیا ہے اور اپنے نتائج تحقیق کو تازہ مطبوعہ کتاب Beyond Freedom and Dignity میں درج کیا ہے، وہ بتاتے ہیں کہ انسان اپنی ساخت کے اعتبار سے اس قابل نہیں کہ وہ آزادی کانخل کر سکے:

لا حدود ترادی نہیں ، پابند نظام (Disciplined Culture) جوہ تحقیق کے بعد اس نتیجہ پر پہنچ ہیں کہ انسان کو لا محدود آزادی نہیں ، پابند نظام (Disciplined Culture) چاہئے ، یہی اس کی حیاتیاتی فطرت کے زیادہ مطابق ہے، حیاتیاتی سائنس کے میڈ جربات قرآن کے اس بیان کی بالوا سط طور پر تصدیق کرر ہے ہیں : میڈولونَ هَلُ لَذَا مِنَ الْاَمُو مِنُ شَهَ قُلُ اِنَّ الْاَمُو حُلَّهُ لِلْهُ. اس کے بعد جب ہم انسانی قانون سازی کے تجربات کا مطالعہ کرتے ہیں ، تو اس سے بھی یہی قرید حاصل ہوتا ہے کہ انسان اینا قانون دریا فت کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا۔ سے بھی یہی قرید حاصل ہوتا ہے کہ انسان اینا قانون دریا فت کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا۔ موف خدائی مذہب ہی وہ حقیقی بنیاد ہے جس سے انداز ہ ہوگا کہ بید دولی کس قدر صحیح ہے کہ موف خدائی مذہب ہی وہ حقیقی بنیاد ہے جس سے ہم انسانی زندگی کا قانون اخذ کر سکتے ہیں۔ اسلام کی نظر میں عورت کی حیثیت

در میان آ زادانہ اختلاط کو سخت نا پسند کیا ہے اور اس کو بند کرنے کا حکم دیا ہے ،اس کے بعد جب صنعتی دور شروع ہوا تو اس اصول کا بہت مذاق اڑایا گیا اور اس کو دور جہالت کی یادگار قرار دیا گیا، بڑے زور شور سے بیہ بات کہی گئی کہ عورت مرد دونوں کیساں ہیں ،مساوی طور پر نسل انسانی کے دار نہ ہیں ،ان کے میل جول کے درمیان کوئی دیوار کھڑی کرنا ایک جرم عظیم {405}

ہوگا، چنانچہ ساری دنیا میں اور خاص طور سے مغرب میں اس اصول پرایک نئی سوسائٹی ابھرنا شروع ہوئی ، مگرطویل تجربے نے بیہ بات ثابت کردی ہے کہ پیدائشی طور پر دونوں بکساں نہیں ہیں ، اس لئے دونوں کو بکساں فرض کر کے جوسماج بنایا جائے وہ لازمی طور پر بے شمار خرابیاں پیدا کرنے کا باعث ہوگا۔

ہیلی بات بیر کہ عورت اور مرد میں فطری صلاحیتوں کے زبر دست نوعی اختلا فات ہیں ، اس لئے دونوں کومساوی حیثیت دینا اپنے اندرا یک حیاتیاتی تضادرکھتا ہے، ڈاکٹر الکسس کیرل ،عورت اورمرد کے فعلیاتی (Physiological) فرق کو بتاتے ہوئے لکھتا ہے:۔ · <sup>·</sup> مر داورعورت کا فرق محض جنسی اعضاء کی خاص شکل ، رحم کی موجود گی جمل یا طریقهٔ تعلیم کی وجہ سے نہیں ہے ، بلکہ یہ اختلافات بنیادی قشم کے ہیں ،خود سیجوں کی بناوٹ اور پورے نظام جسمانی کے اندرخاص کیمیائی مادے جو خصیۃ الرحم سے مترشح ہوتے رہتے ہیں،ان اختلافات کا حقیقی باعث ہیں،صنف نازک کے ترقی کے حامی ان بنیادی حقیقوں سے ناواقف ہونے کی بنایر سیجھتے ہیں کہ دونوں جنسوں کوایک ہی قشم کی تعلیم ،ایک ہی قشم کے اختیارات اورایک ہی قشم کی ذمہ داریاں ملنی جاہئے ،حقیقت بیر ہے کہ عورت ،مرد سے بالکل ہی مختلف ہے،اس کے جسم کے ہرایک خلیے میں زنانہ بن کا اثر موجود ہوتا ہے،اس کے اعضاء اور سب سے بڑھ کر اس کے اعصابی نظام کی بھی یہی حالت ہوتی ہے ،فعلیاتی قوانین (Physiological Laws) انتے ہی اٹل ہیں جتنے کہ فلکیات (Sidereal) (World کے قوانین اٹل ہیں،انسانی آرزؤں سے ان کو بدلانہیں جاسکتا،ہم ان کواسی طرح ماننے پر مجبور ہیں جس طرح وہ پائے جاتے ہیں،عورتوں کو جاہئے کہا بنی فطرت کے مطابق این صلاحیتوں کوتر قی دیں اور مردوں کی نقالی کرنے کی کوشش نہ کریں'۔

Man the Unknown, p. 93

{406}

عملی تجربہ بھی اس فرق کی تصدیق کرر ہا ہے، چنانچہ زندگی کے سی شعبہ میں بھی اب تک عورت کو مرد کے برابر درجہ نہ مل سکا ، حتی کہ وہ شعبے جو خاص طور پر عورتوں کے شعبے سمجھے جاتے ہیں ، وہاں بھی مرد کو عورت کے او پر فوقیت حاصل ہے ، میری مرا دفلمی ادارے سے ہے، نہ صرف بیہ کہ فلمی اداروں کی تنظیم تمام تر مردوں کے ہاتھ میں ہے ، بلکہ اداکاری کے اعتبار سے بھی مرد کی اہمیت عورت سے زیادہ ہے ، چنانچہ آج ایک مشہورترین فلم ایکٹرا کی فلم کے لئے چھ لاکھر ویے لیتا ہے، جبکہ شہورترین فلم ایکٹرس کو چارلاکھ ملتے ہیں۔

مگر بات صرف اتنی بی نہیں ہے، اگر بہ طبیعی اور فلکیاتی قوانین کو سلیم نہ کریں اور ان کے خلاف چلنا شروع کردیں تو بی صرف ایک واقعہ کا انکار بی نہیں ہوگا بلکہ ہما را سر بھی ٹوٹ جائے گا، اسی طرح عورت اور مرد کی جداگا نہ حیثیات کو نظر انداز کر کے انسان نے جو نظام بنایا ہاس نے تمدن کے اندرز بردست خرابیاں پیدا کردیں، مثال کے طور پر اس غلط فلسفے کی وجہ سے دونوں صنفوں کے در میان جو آزادانہ اختلاط پیدا ہوا ہے، اس نے جدید سوسائٹی میں نہ صرف عصمت کا وجود باقی نہیں رکھا ، بلکہ ساری نو جو ان نسل کو طرح طرح کی اخلاق اور نفسیاتی بیاریوں میں مبتلا کردیا ہے۔

چنانچہ علمائے جدید خود بھی اس تلخ تجربے کے بعد اس نتیج پر پہنچ ہیں کہ آ زادانہ

اختلاط کے بعد عصمت وعفت کا تحفظ ایک بے معنی بات ہے، چنانچہ اس کے خلاف کثرت

ے مضامین اور کتابیں شائع کی جارہی ہیں،ایک مغربی ڈاکٹر کے الفاظ ہیں:۔

There can come a moment between a man and a woman when control and judgment are impossible.

لیعنی اجنبی مرداوراجنبی عورت جب باہم آ زادانہ ل رہے ہوں تو ایک وقت ایسا آ جاتا ہے، جب فیصلہ کرنااور قابور کھنا ناممکن ہوجا تا ہے،حقیقت سیہ ہے کہ عورت اور مرد کے آ زادانیہ {407}

اختلاط کی خرابیوں کومغرب کے در دمندافراد شدت سے محسوس کررہے ہیں ،مگراس کے باوجود وہ اس سے اس قدر مرعوب ہیں کہ اصل بات ان کی سمجھ میں نہیں آتی۔ الہی قانون کی روسے مرداورعورت کا دائر ہ کارا لگ الگ ہےاور عملی زندگی میں مرد کوعورت پر فوقیت دی گئی ہے: اَلرَّجَالُ قَوَّامُوُنَ عَلَى النِّسَاء. (نساء: ٣٣) ترجمہ: مردقوام ہیںعورتوں کےاویر۔ وضعی قوانین نے اس اصول کوکمل طور پر غلط قرار دیا۔ گرسو برس کے تجربہ نے بتایا کہ الہی قانون ہی اس معاملہ میں حقیقت سے قریب تر ہے ،آ زادئ نسواں کی تحریک کی تمام تر کامیابیوں کے باوجود آج بھی''مہذب'' دنیا میں مردہی جنس برتر (dominant sex) کی حیثیت رکھتا ہے۔ آزاد کی نسواں کے علم بردار بیہ کہتے تھے کہ عورت اور مرد کا فرق محض ساجی حالات کی پیدادار ہے،مگرموجودہ زمانہ میں مختلف متعلقہ شعبوں میں اس مسّلہ کا جو گہرا مطالعہ کیا گیا ہے، اس سے ثابت ہوا ہے کہ صنفی فرق کے پیچھے حیاتیاتی عوامل (biological) (factors کارفرماہی،ہاورڈ یو نیورسٹی میں نفسیات کے بروفیسر جیروم کا گن ( ۱۹۲۹) کے مطالعہ نے اسے بتایا ہے: کہ مرد اور عورتوں میں بعض نفساتی فرق محض معاشرتی تجربات کی وجہ سے نہیں ہو سکتے بلکہ وہ لطیف قشم کے حیاتیاتی فرق کی پیداوار ہیں۔ ایک امریکی سرجن Edgar Berman کا فیصلہ ہے کہ ''عورتیں اپنی ہارمون کیمسٹری کی وجہ سےافتد ارکے منصب کے لئے جذباتی ثابت ہوسکتی ہیں'۔ Time Magazine, March 20, 1972. p. 28 امریکہ میں آزادئ نسواں تحریک کافی طافت ورہے ۔مگراب اس کے حامی محسوس

کرنے لگے ہیں کہان کی راہ کی اصل رکاوٹ سماج یا قانون نہیں بلکہ خود فطرت ہے۔فطری طور یر ہی ایسا ہے کہ عورت بعض حیاتیاتی محدودیت (limitations of biology) کا شکار ہے۔میل ہارمون اور سیمیل ہارمون کا فرق دونوں میں زندگی کے آغاز ہی سے موجود ہوتا ہے، چنانچ تحریک نسواں کے برجوش حامی کہنے لگے ہیں کہ فطرت ظالم ہے،ہمیں چاہئے کہ پیدائشی سائنس (science of eugenics) کے ذریعیہ جنیجک کوڈ کو بدل دیں اور نئے قسم کے مرداورنٹی قشم کی عورتیں پیدا کریں، یہ ہے وہ آخری انجام جوامریکی عورت کے نعرہ''یالیسی بناؤ کافی نہ بناؤ''(make policy not coffee) کادنیا کے سب سے زیادہ ترقی یافتہ ملک میں ہواہے۔ عورت کو گھر کے باہر کے امور سپر دکرنے کے نتیجہ میں مغرب میں جو بے شار مسائل پیدا ہوئے ہیں،ان کی تفصیل پیش کرنے کا موقع نہیں ، یہاں میں اس کے صرف دو پہلوؤں کا ذکر کروں گا۔ایک بچوں کا اپنے سر پرستوں کی تربیت سے محروم ہونے کا مسئلہ، مغربی سماج میں بیصورت عام ہے کہ باپ اور ماں دونوں کے بیرونی کام پر چلے جانے کی دجہ سے بچوں کواپنے فطری مربیوں کے درمیان رہنے کا موقع نہیں ملتا ،مزید بیہ کہ عورت مرد کے آزادانہ اختلاط کے نتیجہ میں بار بارنٹی صنفی دلچسیاں وجود میں آتی ہیں،اور طلاقوں کی کثرت سے وہ چیز پیدا ہوتی ہے جس کواجڑ کے گھروں (Broken Homes) کا مسئلہ کہا جاتا ہے، اس طرح جو بچا پنے سر پر ستوں سے محروم ہو کر پر ورش یاتے ہیں ان کی شخصیت کا فطرى ارتقاء نہيں ہوياتا، چنانچہ بچوں ميں كثرت سے ايك نى قسم كى نفسياتى بيارى پيدا ہور ہى ہے جس کو امریکی ڈاکٹروں نے آٹزم (Autism) کا نام دیا ہے ،جسمانی طور پر بظاہر تندرست بح ذہنی اعتبار سے عجیب وغریب قشم کے امراض کا شکار ہوتے ہیں مثلا وحشت زدگی ،ساتھیوں سےلڑنا،اسکول کا کام نہ کرنا،تشدد پسندی وغیرہ ،ان کےعلاج کی ہر تدبیر {409}

اب تک ناکام ثابت ہوئی ہے۔ دوسرا مسئلہ بڑوں سے متعلق ہے ، بچے اپنے سر پر ستوں سے محروم ہور ہے ہیں ، بڑے اپنے عزیزوں اور مخلصوں سے ۔فرانس کی ایک رپورٹ کے مطابق فرانس میں انسانوں کی ۵۲ ملین آبادی میں سات ملین کتے ہیں ، یہ کتے اپنے مالکوں کے ساتھ اس طرح ریتے ہیں جیسے وہ ان کے قریبی عزیز ہوں، پیرس کے نہایت مہنگے ہوٹلوں میں بیہ منظراب عجیب نہیں رہا کہ ایک مردیا عورت اپنے کتے کے ساتھ ایک ہی میزیر کھانا کھارہے ہیں۔''فرانسیسی لوگ اپنے کتوں سے کیوں اینوں جیسیا معاملہ کرتے ہیں''، جمعیۃ رعایۃ الحیوان (پیرس) کے ایک مسئول سے جب بیہ یو حیصا گیا تو اس نے جواب دیا:''وہ جا ہتے ہیں کہ محبت کریں ،مگر وہ انسانوں میں ایسےلوگ نہیں یاتے جن سے وہ محبت کر سکیں'' ے عورت مرد کے درمیان فطری توازن توڑنے کا نتیجہ بیہ ہوا کہ سارے انسان منتشر ہوگئے، ماں باب، بھائی بہن، بیوی بیچ، بیرسب انسان کی فطری ضرورتیں ہیں، جب لوگوں نے دیکھا کہ وہ اپنے لئے اس قشم کے افرادنہیں پاسکتے توانہوں نے کتے سے محبت شروع کردی، کیونکہ کتے میں کم از کم اتنی خصوصیت یقینی ہے کہ وہ تبھی ساتھ نہیں چھوڑتا ، اور تبھی بے وفائی نہیں كرتا''

انسانی تجربات انسان کوسچائی کے درواز ہے تک پہنچا چکے ہیں، اب حاملین قرآن کو بیر کرنا ہے کہ وہ الحصیں اور سچائی کے بند دروازہ کو کھول دیں، تا کہ انسانی قافلہ خدا کی رحمتوں کی د نیامیں داخل ہوجائے جہاں ان کارب ان کا انتظار کررہا ہے۔ **تصدن : قُتل عمد کی سز ااور موجودہ قانون جرم کا تجربہ** اسلام میں قتل عمد کی سز ا موت ہے، الا بیر کہ مقتول کے ورثاء خون بہا لینے پر راضی

#### {410}

ہوجائیں <sup>ہ</sup>یکن جدید دورِتر قی میں جہاں مذہب کی اور تعلیمات کے خلاف ذہن پیدا ہوا اس طرح سزائے قتل کے بارے میں بھی سخت تنقیدیں کی جانے لگیں ،ان حضرات کا خاص استدلال بیہ ہے کہ اس قسم کی سزا کا مطلب سیہ ہے کہ ایک انسانی جان کے ضائع ہونے کے بعدوہ دوسری انسانی جان کو بھی کھودیا جائے ، پچچلے برسوں میں اکثر ملکوں میں اس رجحان نے بڑی تیزی سے ترقی کی ہے،اور بھانسی کے بجائے قید کی سزائیں تجویز کی جارہی ہیں۔

بیایک نہایت حکیمانہ قانون ہے،اوراس کا تجربہ بتا تا ہے کہ وہ جہاں رائح ہواقتل کا خاتمہ ہو گیا،اس کے برعکس جن مما لک میں سزائے موت کو منسوخ کیا گیا ہے،وہاں جرائم گھٹنے کے بجائے اور بڑھ گئے ہیں،اعداد وشار سے معلوم ہوا ہے کہ ایسے مما لک میں قتل کی واردانوں میں بارہ فی صدی تک اضافہ ہو گیا ہے، چنانچہ اس کی بھی مثالیں موجود ہیں کہ پہلے

### {411}

سزائے موت کومنسوخ کیا گیا اور اس کے بعد نتائے دیکھ کر دوبارہ اسے بدل دیا گیا ، سیلون اسم بلی نے 1981ء میں ایک قانون پاس کیا ، جس کے مطابق سیلون کی حدود میں موت کی سزا کو ختم کر دیا گیا ، اس قانون کے نفاذ کے بعد سیلون میں جرائم تیز کی سے بڑھنا شروع ہو گئے ، ابتداءً لوگوں کو ہو شن نہیں آیا مگر ۲۶ / ستمبر 1999ء کو جب ایک شخص نے سیلون کے وزیر اعظم بندرانا تک کے مکان میں گھس کر نہایت بے دردی کے ساتھ ان کو قتل کر دیا تو سیلون کے قانون سازوں کی آنکھ کلی اور وزیر اعظم کی لاش کو ٹھکا نے لگا نے کو قور ابعد سیلون اسم بلی کا ایک ہنگا میں ایک کی مکان میں چار گھنٹے کے بحث و مباحثہ کے بعد سیادان کیا گیا کہ سیلون کی حکومت 1991ء کے قانون کو منسوخ کر کے ملک میں سز اے موت کو دوبارہ جاری سیلون کی حکومت 1991ء کے قانون کو منسوخ کر کے ملک میں سز اے موت کو دوبارہ جاری کر نے کا فیصلہ کرتی ہے۔

الہی قانون میں سزا کا خاص مقصد نکال (دوسروں کے لئے عبرت) بتایا گیا ہے۔ اس لئے الہی قانون نے بعض بڑے جرائم کی نہایت سخت سزائیں مقرر کی ہیں تا کہ ایک کا انجام دیکھ کر دوسرے اس سے رک جائیں، مگر جدید دور میں اس کور دکر دیا گیا، پہلا نمایاں شخص جس نے مجرمین کی سزامیں تخفیف کی وکالت کی وہ اٹلی کا ماہر جُر میات کی اری موضوع پر بہت کا م ہوا ہے، ماہرین کا عام طور پر یہ خیال ہو گیا تھا کہ جرم کوئی'' ارادی واقعہ' نہیں ، اس کے اسباب حیاتیاتی ساخت ، ذہنی بیاری، معاشی تکی ، سابتی حالات وغیرہ میں ہوتے ہیں، اس لئے مجرم کو سزا دینے کے بجائے اس کا ''علاج'' کرنا چاہئے، حتی کہ تین اگر چہ بیخا تمہ بھی صرف اخل ہیں، جنہوں نے موت کی سزا کو اپنے نہیں کہ تین اگر چہ بیخا تمہ بھی صرف اخل ہیں، جنہوں نے موت کی سزا کو اپنے یہاں سے ختم کر دیا ہے۔ {412}

اس نظریہ نے جدید دنیا میں غیر معمولی مقبولیت حاصل کی ،اکثر ملکوں میں جیل خانوں کے بچائے اصلاح خانے بنائے گئے اور اخلاقی جرائم کی حد تک سنگین سزاؤں کو ختم کردیا گیا۔اگر چہاس کے بعد بھی ہر ملک میں دفاعی اہمیت کے جرائم کے لئے سنگین سز انہیں بدستور جاری رہیں اور بیہ واقعہ اس نظریہ کے علم برداروں کی بے یقینی ثابت کرنے کے لئے کافی تھا، تاہم انسانی فطرت کے بارے میں بعد کی تحقیقات اور مملی تجربوں نے مزید اس نظربیکی غلطی واضح کردی ہے۔خوش حال اور صحت مند معاشروں میں لوگوں کے اندر جرائم کا ر بحان اس سے بھی زیادہ پایا گیاجو نسبتا غریب اور غیر صحت مند معاشروں میں نظر آتا ہے۔''معالجاتی'' تدبیریں جرائم کورو کنے میں ناکام ثابت ہوئیں ،جن ملکوں میں سزاؤں میں تخفیف کے اصول کو جاری گیا گیا ، وہاں اس کے بعد جرائم کی رفتار بہت بڑ ھگی ، کئی ملکوں مثلا سری لنکا اورڈیلا ور (Delaware) میں سزائے موت کوختم کرنے کے بعد دوبارہ اس کو بحال کرنا پڑا، چنانچہ ماہرین قانون اب اپنے سابقہ نظریہ پرنظر ثانی کے لئے مجبور ہور ہے ہیں،ایک ماہر قانون نے کہا ہے:''لوگوں میں بیرعام تاثر ہونا کہ سی بھی شخص کوتل کرنا ملزم کو موت کی سزا کامستحق بنا تاہے،اینے اندر بہت بڑی مانع قدر (Detterant Value) رکھتا ے ۔ اس کے برعکس شرعی قانون کی افادیت کا زندہ ثبوت وہ ممالک ہیں جہاں آج بھی شرعی سزانافذ ہے،مثال کے طور پر سعودی عرب۔ بیا یک معلوم واقعہ ہے کہ یہاں مہذب ممالک کے مقابلہ میں جرائم کی تعدادانتہائی حد تک کم ہے۔

سود : موجوده اقتصادی بحران کاوا حد سبب

شرعی قانون میں سود کو حرام قرار دیا گیاہے، جب کہ وضعی قانون میں اس کو تجارتی سودے پر قیاس کرتے ہوئے جائز شمجھا گیاہے ،اگر بے لاگ طور پر دیکھا جائے تو تجربہ {413}

پوری طرح شرعی قانون کی برتر ی ثابت کرتا ہے، سود کی حرمت کی بنا پر دنیا پر مسلم ملکوں میں ایک ہزار سال تک اقتصادی نظام چلتا رہا، مگر کبھی بیذوبت نہ آئی کہ ایک طرف دولت کا انبار ہواور دوسری طرف افلاس کا انبار، جدید اقتصادی نظام جو سود کی بنیاد پر قائم ہے اس نے انسانی سماج میں پہلی بار بیو غیر متوازن صورت حال پیدا کی ہے، اور موجودہ نظام کے اندراس کا کوئی حل نہیں۔

لین دین کی تمام شکلوں میں سودوا حدطریقہ ہے جو دولت کی گردش کے کمل کو یک طرفہ ہنادیتا ہے ، سود کی یہی وہ خصوصیت ہے جس سے ل کر جدید صنعتی نظام ایک استحصالی نظام میں تبدیل ہو گیا ، اور نتیجۂ موجودہ صدی کی وہ دوسب سے بڑی برائیاں وجود میں آئیں جن میں سے ایک کا نام اشترا کی جبر اور دوسرے کا نام دوسری عالم جنگ ہے ، مارس اور انیسویں صدی کے دوسرے معاشی مفکرین جنہوں نے انفرادی ملکیت کی تنتیخ میں اقتصادی عدل کا راز تلاش کیا وہ اس حقیقت کو نہ بحص سے کہ منتین خام میں اقتصادی عدل کا راز تلاش کیا وہ اس حقیقت کو نہ بحص سے کہ منتین خام میں اقتصادی عدل کا راز تلاش ساتھ سودی سرماییکاری کا جوڑ ہے نہ کہ انفرادی ملکیت کی تنتیخ میں اقتصادی عدل کا راز تلاش منسوخی کی وکالت کرتے ، اس کے بجائے انہوں نے ملکیت کی منسوخی کا طریقہ اختیار کرکے کوئی مسلہ حل نہیں کیا ، البتہ انسانیت کے ایک بڑے حصہ کو تاریخ کے سب سے بڑے اجتما گی عذاب میں اس طرح قید کردیا کہ وہ اس سے نگان چا ہوں اور کا ناچا ہے تو دہ سود کی

تا ہم ، ٹلر نے سود کی اس شناعت کو محسوس کرلیا تھا، یہودی سرمایہ دار، دوسری عالمی جنگ سے پہلے ، جرمنی اور دوسرے یور پی ملکوں کی معاشیات پر پوری طرح قابض ، و گئے تھے، ہٹلر نے اس مسئلہ کا بغور مطالعہ کیا تو اس کی سمجھ میں آیا کہ یہودیوں کے اقتصادی غلبہ کی وجہ سود ہے، اگر سودکو قانونی طور پر ناجائز قرار دے دیا جائے تو یہودی سرمایہ داری اسی طرح ختم ہوجائے گی جس طرح کسی ذی حیات کے جس سے اس کا خون نکال لیا جائے ، مگر اس کا

#### {414}

بڑھا ہواانتقامی جنون بعد کواسے اقتصادی حل کے بجائے فوجی حل کی طرف لے گیا اور اس نے نہ صرف جرمنی بلکہ سارے یورپ سے یہودیوں کے استیصال کے لئے تاریخ کی ہولناک ترین جنگ چھیڑدی۔

دوسری عالمی جنگ کے بعد یورپ کے بچے کھیج یہودی امریکہ پہنچ گئے، پچھلے تمیں برس میں اس قوم نے امریکہ کے سودی اداروں کو اپنے ہاتھ میں لے کر امریکہ کی اقتصادیات پر دوبارہ اسی طرح فیضہ کرلیا ہے جس طرح انہوں نے اس سے پہلے یورپ کی اقتصادیات پر فیضہ کیا تھا، چنا نچہ نازی جرمنی کی طرح امریکہ میں بھی ان کے خلاف نفرت کا آغاز ہو چکا ہے حتی کہ مصرین پیشین گوئی کررہے ہیں کہ عجیب نہیں کہ مستقبل میں امریکہ میں بھی ان کے خلاف کوئی'' ہٹلر' پیدا ہوجائے۔

یہی صورت حال ایک اور شکل میں''ز ریز قی مما لک''میں پیش آرہی ہے، بیر مما لک اپنی تر قیاتی اسکیموں کے لئے ترقی یافتہ مما لک سے قرضہ لینے پر مجبور تھے، بیر قرضہ موجودہ اقتصادی نظام کے تحت ،انہیں سودی شرائط پر ملا۔

سود کی اقتصادی کرامت کے نتیجہ میں قرضوں کی بیر قم بڑھتے بڑھتے اب اتن زیادہ ہو چکی ہے کہ کئی مدیون ملک اپنی سالانہ قسطوں کی دائیگی کے لئے خود دائن ملکوں سے دوبارہ قرض لینے پرمجبور ہو گئیں ہیں،اکثر ملکوں کا بیرحال ہے کہ اگرانہیں بیرسار فے قر ضرم سودادا کرنے پڑیں تو مکمل طور پر دیوالیہ ہوجائیں۔

او پرجو کچھرض کیا گیا،اس کا خلاصہ مندرجہ ذیل الفاظ میں بیان کیا جاسکتا ہے۔ ۱) وضعی قانون کوئی قابل قبول اصول قانون دریافت کرنے میں مکمل طور پر ناکام رہا ہے،مزید بیہ کہ وہ آئندہ بھی ناکام ہی رہے گا، کیونکہ انسان کی محدودیت یہاں راہ میں حاکل ہور ہی ہے۔

#### {415}

۲) وہ واقعہ جس نے انسان کے لئے اصول قانون کی دریافت کو ناممکن بنادیا ہے،اسی میں الہٰی قانون کی صدافت کا قرینہ چھپا ہوا ہے، کیونکہ ایک طرف ذہن انسانی کی محدودیت اور دوسری طرف حقائق کی وسعت خلاہر کررہی ہے کہ کوئی ایسا ذہن ہو جو انسانی ذہن سے برتر ہواور جس کے اندرسار بے حقائق موجو دہوں۔

۳) کائنات میں ایسے واقعات ہیں جو فطرت اور جبت کی سطح پر الہام کا امکان ثابت کررہے ہیں۔الہی قانون اس میں بیاضافہ کرتا ہے کہ اس الہام کوانسان تک وسیع کردیتا ہے، بیدواقعہ اس مفروضہ کو مزید موتید کرتا ہے کہ موجودہ الہی قانون میں پچھالیں برترامتیازی خصوصیات ہیں جواسی وقت قابل فہم ہو سکتی ہیں جب کہ بیہ مانا جائے کہ وہ ایسے ذہن سے نکلا ہے جوانسان کے مقابلہ میں زیادہ وسیع طور پر حقائق کا احاطہ کئے ہوئے ہے۔

**چندسوالات** اگریہ مان لیا جائے کہ الہی قانون ہی اصول قانون کی تلاش کا جواب ہے جب بھی چندسوالات باقی رہتے ہیں۔

ا) مختلف مذاہب''الہی قانون''کا حامل ہونے کے دعوے دار ہیں اوران میں کافی اختلاف بھی ہیں، پھروہ کون سامعیار ہوگا جس کی بنیاد پرکسی ایک مذہب کے قانون کوالہی قانون قرار دیا جائے گا۔

۲) سمسی ایک مذہب کو معیار ماننے کے بعد بیسوال سامنے آتا ہے کہ ان کے اندرونی اختلافات کو طے کرنے کی صورت کیا ہوگی۔

۳) بیالہی قانون ہزار برس سے بھی زیادہ قتریم زمانہ میں آیا،اس دوران زندگی میں بے شار تبدیلیاں ہو کئیں، پھراس کو نئے حالات کے مطابق کس طرح بنایا جائے گا۔ بیۃین بڑے سوالات ہیں،ان میں سے ہرایک کے بارے میں مختصرً اعرض کروں گا۔ {416}

مذاہب کی کثرت سے میہ بات یقیناً ثابت ہوتی ہے کہ ہرزمانہ میں اور ہر قوم میں خدا کی طرف سے اس کا قانون بھیجا گیا، مگر ان کا باہمی اختلاف میہ بھی ثابت کرتا ہے کہ ان میں سے کوئی ایک ہی ہوگا جس کو الہی قانون کا صحیح نمائندہ قر اردیا جا سکے۔ تعدد (Pluralism) عقلی طور پر نا قابل فہم عقیدہ ہے، اب میہ سوال ہے کہ ان میں سے سی ایک کو منتند نمائندہ کی حیثیت سے منتخب کرنے کی صورت کیا ہو۔ اس کا بالکل سید ھا سا داعلمی طریقہ میہ ہے کہ ان کو تاریخ کے معیار پر جانچا جائے اور جس مذہب کا تاریخی طور پر محفوظ اور معلوم ہونا ثابت

اسلامی قانون کامحفوظ شکل میں باقی رہنااس کی صداقت کی دلیل ہے اگر میں بیہ کہوں تو یقینًا میں کسی صاحب علم کی معلومات میں اضافہ ہیں کروں گا کہ تاریخی جانچ کی کسوٹی برصرف ایک ہی مذہب بورا اترتا ہے اور وہ اسلام ہے۔ آپ کوئی بیا گریفیکل ڈکشنری کھولیں تو تمام پیغمبروں میں محد (علیقہ) اکیلے ہوں گے جن کے نام کے آگے عام قاعدہ کے مطابق قوسین میں (۲۳۲ - ۵۷ ۵) لکھا ہوا ہوگا جس طرح دوسری تاریخی شخصیتوں کے نام کے آگے ہوتا ہے۔حضرت محطق واحد پیغیبر ہیں جن کی زندگی تاریخ کے تحریری ریکارڈ میں شامل ہے ،آپ کے متعلق ہر بات معلوم ہے اور آپ کے تبرکات اور مکتوبات تک اصلی حالت میں موجود ہیں، جتی کہ معاصر مؤرخین کے یہاں بھی آپ کا نام ثبت ہوگیا ہے، مثال کے طور برعین آپ کے زمانہ حیات میں ساتویں صدی عیسویں میں آرمینی زبان میں ایک کتاب (Chronicle of Sebeos) ککھی گئی۔اس کتاب کا آرمینی متن پڑو گریڈ سے ۱۸۷۹ میں ۱۹صفحات پر شائع ہوا اوراس کے بعدروس اور دوسری زبانوں میں اس کے ترجمے ہوئے ، انسائیکلو بیڈیا آف ریلجن ایندا پتھکس کے

### {417}

مقالہ نگار پروفیسر مارگولیتھ(D.S.Margoliouth) ( ۱۹۴۰–۱۸۵۸) نے حضرت محطیقیے۔ کے بارے میں اس کے اندراجات کا خلاصہ حسب ذیل الفاظ میں نقل کیا ہے:

He was an Ismaelite who taught his countrymen to return to the religion of Abraham and claim the promises made to the descendents of Ismael. vol.8,p.872

(وہ ایک اسمعیلی تھے جنہوں نے اپنے اہل ملک کو بیعلیم دی کہ وہ ابرا ہیم کے مذہب کو اپنائیں اور بیدعویٰ کیا کہ خداان وعدوں کوان پر پورا کرے گا جواس نے اسمعیل کی اولا د کے ساتھ کئے ہیں۔) بیصرف حضرت محطقی کی خصوصیت ہے کہ جب کوئی محقق آپ پرقلم اٹھا تا ہے تو وہ لکھنے پر مجبور ہوتا ہے کہ وہ تاریخ کی کامل روشنی میں پیدا ہوئے۔

born with in the full light of history. اسی طرح وہ قرآن جس کو حضرت محمط یک کی کہ کر پیش کیا کہ مید میر ے پاس خدا کی طرف سے آیا ہے، وہ بتمام و کمال محفوظ ہے۔ تمام محققین نے اس کو بطور واقعہ تسلیم کیا ہے ، بیصرف قرآن ، ی کی خصوصیت ہے کہ اس کے بارے میں جب آپ کسی محقق کو پڑھتے ہیں تواس کے یہاں لکھا ہواملتا ہے:

The Qur'an appears to be the most part authentic .The very words thet he uttered as a revelation and that were collected in his lifetime.

لیعنی قرآن بالکل منتند شکل میں محفوظ ہے۔ حضرت محطق یکی جو الفاظ بطور الہام اپنی زبان سے نکالے تھے، قرآن عین انہیں الفاظ پر مشتمل ہے، جو آپ کی زندگی ہی میں مرتب کرلیا گیا تھا، مقدس کتابوں کی تاریخ میں یہ بات انتہائی عجیب ہے کہ ہرن کی کھال پر لکھا ہوا وہ قرآن آج بھی تاشفند کی لائبر ریمی میں محفوظ ہے جو پیغیبر اسلام کے داماد اور خلیفہ ثالث حضرت عثمان غنی سے (۲۵۲ – ۲۲۴) کے زیرِ مطالعہ رہتا تھا، قرآن کے ابتدائی نسخہ اور

#### {418}

موجودہ متداول نسخوں میں ایک لفظ کا بھی فرق نہیں۔ سرولیم میور نے لکھا ہے: '' یہی ایک نکتہ کہ مسلمانوں کے فرقے ہرزمانہ میں قرآن کے ایک ہی نسخ کے پیرو رہے ہیں قبطعی طور پر ثابت کردیتا ہے کہ جوقرآن آج ہمارے ہاتھوں میں ہے وہی قرآن ہے جسے حضرت عثمانؓ کے حکم سے جمع کیا گیا، میر اگمان ہے کہ قرآن کے سواتمام دنیا میں کوئی کتاب نہیں جس کامتن بارہ صدیوں تک اتنامحفوظ اور آلائش سے پاک رہا ہو''۔

Except the Qur'an there is no other book under the sun, which for the last twelve centuries has remained with so pure a text.

اife of Mohammed. Introduction by W.Muir, London, 1858 میں شاید بیہ کہنے میں حق بجانب ہوں کہ الہی قانون کی بنیا دی صدافت کو شلیم کرنے کے بعد ان میں سے سی کو اختیار کرنے کا سب سے زیادہ غیر مشتبہ ملمی معیارتاریخ ہی ہو سکتا ہواوروہ بلا شبقر آن کے حق میں فراہم ہو گیا ہے۔ اب بیہ سوال ہے کہ خود اسلام کے اندرونی اختلافات کو کس طرح طے کیا جائے؟ بیر مسلہ جو بظاہر بھیا نک معلوم ہوتا ہے اس وقت بالکل معمولی نظر آنے لگتا ہے جب ہم اس حقیقت کو سامنے رکھیں کہ انسانی طبائع میں اختلاف کی وجہ سے تعبیرات ونشر یحات

سادہ حل قرآن نے بیت جو سیز کیا ہے کہ جب کوئی اختلافی سوال کھڑا ہوتو ہر شخص اس پر طبع آزمائی نہ کرے بلکہ اس کوان لوگوں کے پاس لے جایا جائے جوعلم اور شخص کے مالک ہیں:

وَاِذَاجَ آءَ هُمُ أَمُرُّ مِّنَ الْلامُنِ أَوِ الْحُوُفِ أَذَاعُوا بِهِ، وَلَوُ رَدُّوُهُ اِلَى الرَّسولِ وَاِلَى أُوُ لِى الْاَمُرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ .(نساء:٨٣) اور جب ان کے پاس کوئی خبر پنچتی ہے،امن کی یاخوف کی تو اس کو پھیلا دیتے ہیں ،اگر بیاس کورسول تک اوراپنے اصحاب امرتک پنچپاتے تو اس کو وہ لوگ جان لیتے جو تحقیق {419}

کرنے والے ہیں۔ بداختلاف پیدا ہونے کی شکل میں پہلا قدم ہے، کیکن اگر اصحابِ علم کی مجلس بھی کسی ایک رائے پر نہ پنچ سکے تو آخری تدبیر بیہ بتائی گئی کہ مشورہ کے ذریعہ کسی ایک فیصلہ پر پنچ کر اس کے مطابق عمل کرو: وَأَمُرُهُمُ شُورُرى بَيْنَهُمُ . (شورى: ٣٨) اوران کا کام باہم مشورہ سے ہوتا ہے۔ اس کا مطلب بیرے کہ الہی قانون کا اندرونی اختلاف صرف ایک علمی مسئلہ ہے، وہ كوئى عملى مسّلة ہيں،الہى قانون ميں چونكہ بنيا دى اصول طے شدہ ہيں،اس لئے علمى بحثيں اس کے دائر ہ میں ہوں گی ،ان بحثوں سے نہ صرف پہر کہ کوئی حقیقی خرابی نہیں پیدا ہوگی بلکہ وہ کئی پہلوؤں سے فکری ارتقاء میں مددگار ہیں، جہاں تک عملی ضرورت کے لئے کسی ایک تعبیر کی <sup>یعیی</sup>ن کاسوال ہے وہ اجتماعی ادارہ یا پارکمینٹ کے ذریعہ یوری ہوجاتی ہے۔ ز مانہ کے تغیر سے اسلامی قانون میں کوئی دشواری بیدا تہیں ہوئی

یئے پیدا شدہ حالات کے سلسلے میں الہی قانون کی رہنمائی س طرح حاصل ہوگی ؟ اس کا جواب اجتہاد ہے ، اجتہاد کا مطلب سادہ طور پر بیہ ہے کہ خدانے جو بنیادی قانون ( قرآن کی صورت میں ) دیا ہے اور خدا کے رسول نے اس کی جولسانی یا علمی تشریح کی ہے ، اس کا گہراعلم حاصل کرنا اور اس کو سامنے رکھ کر پیش آمدہ مسائل میں الہی قانون کا انطباق تلاش کرنا۔ اس انطباق کا مطلب صرف یہی نہیں ہے کہ قرآن وحدیث سے قانونی دفعات اخذ کر کے اس کو ہرزمانہ میں نافذ کیا جاتار ہے، بلکہ اس میں خود خارجی دنیا کے غیر متصادم قوانین کو الہی قانون کے ڈھانچہ میں قبول کرنا بھی شامل ہے ۔ مثال کے طور پر {420}

خلیفہ ثانی حضرت عمر فاروق کے زمانہ میں عراق ،مصراور شام فنتح ہوئے تو آپ نے ان ملکوں میں سابقہ رومی ، یونانی اور ایرانی قانونِ مال گز اری کو باقی رکھا ،البتہ جو چیزیں ظلم نظر آئیں ،ان میں اصلاح وتر میم کردی ،اسی طرح درآ مد وبرآ مداور کسٹم کے لئے بیرقانون مقرر کیا کہ بیرونی مما لک میں مسلمان تاجروں کے ساتھ جو معاملہ کیا جاتا ہے وہی معاملہ وہاں کے تاجروں کے ساتھ اسلامی سلطنت میں کیا جائے۔

اجتہاد کاعمل اسلام کی ہزارسالہ تاریخ میں مسلسل جاری رہا ہے، مدینہ کی ابتدائی ریاست ( ۲۳۲ – ۲۲۲ ) ایک سادہ عرب ریاست تھی، جس میں پنج براسلام نے الہی قانون کو نافذ کیا۔اس کے بعد خلافت راشدہ کے زمانہ میں جب اطراف کے متمدن مما لک اسلامی ر پاست میں شامل ہوئے تو بہت سے نئے نئے مسائل پیدا ہو گئے ،اس وقت حضرت عمر فاروقؓ ( ۲۳۴ – ۲۳۲ ) نے اجتہاد سے کام لے کر نئے حالات کے مطابق الہی نظام کو قائم کیا جس کی تفصیل مولا ناشبلی نعمانی ( ۱۹۱۴ – ۱۸۵۷ ) کی کتاب الفاروق میں دیکھی جاسکتی ہے، پھرخلافت عباسیہ کے زمانہ میں جب اسلامی سلطنت کومزید دسعت ہوئی اور نظام زیادہ وسیع اور پیچیدہ ہو گیا تو امام ابو یوسف ( ۹۸ ۷ – ۷۸۲ ) سامنے آئے جونہ صرف وقت کی سب سے بڑی سلطنت کے قاضی القصاۃ (چیف جسٹس) تھے، بلکہ موجودہ زمانہ کی اصطلاح میں وزارت قانون کاعہدہ بھی انہیں حاصل تھا،انہوں نے الہی قانون کو بنے وسیع تر حالات سے ہم آہنگ کردیا جس کاریکارڈ خودان کی کھی ہوئی'' کتاب الخراج'' میں موجود ہے۔اس کے بعدانيسويں صدی ميں جب دنيا کے حالات ميں دوبارہ انقلابي تبديلياں ہوئی تو ترکی سلطان عبدالعزيز عثانی (۲۷۱۹-۱۸۲۰) کے حکم سے ماہرین قانون ،فقہاءاور عدلیہ کے اعلیٰ عہدہ داروں ير شمل ايك تميش بنائي تكى جس في وہ مجموعة قانون مرتب كيا جو مبجساة الاحكم الشرعيه كنام مح شهور ب- اس مجلَّه مين فقد اسلامي كاس حصدكو، جس كوسول لا يا

#### {421}

د یوانی قانون کہاجا تا ہے، دفعہ دار قوانین کی شکل میں مرتب کیا گیا ہے۔ یہ قانون ۱۹۱۸ تک خلافت عثمانیہ میں رائج رہا اور مصر، سوڈان ، شام، حجاز، عراق اور شرق اردن کی عدالتیں اس کے بموجب فیصلے کرتی رہیں، آج بھی اردن اور سعودی عرب میں یہی قانون کسی قدر ترمیم کے ساتھ رائج ہے، مصحب لما الاحکام المشر عیدہ ابتداءً عربی اور ترکی زبانوں میں تیار کیا گیا تھا، اسکے بعد اس کے تر جے انگریز کی اور دوسر کی زبانوں میں ہو چکے ہیں۔ اجتہا دکا یہی طریقہ اختیار کر کے آج بھی الہی قانون کو وقت کی ضرور توں کے مطابق بنایا جا سکتا ہے اور آئندہ بھی بنایا جا تار ہے گا۔

#### \_\_\_\_\_

وحدت اديان

کیا تمام مذاہب یکساں ہیں؟ جولوگ وحدت ادیان کانظریہ پیش کرتے ہیں،ان کی تعداد بہت زیادہ ہے، اس میں ہر فرقہ کےلوگ شامل ہیں،ان میں سے چند کے اقتباسات ملاحظہ ہوں، مہاتما گاندھی لکھتے ہیں:

میرا ہندور جحان مجھے بتاتا ہے کہ تمام مذاہب کم یازیادہ صداقت پر بنی ہیں، مختلف مذاہب دراصل مختلف راستے ہیں جو ایک ہی مرکزی نقطے کی طرف جارہے ہیں۔( My (Religion, p.19)

سی راج گوپال آچار یہ کے نزدیک بیایک حقیقت (Truth) ہے کہ تمام بڑے مذاہب ایک ہیں، اور ان کے نام یاان کے عبادتی طریقوں کا فرق کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔(Essential Unity of all Religions, p. XCl) ڈاکٹر رادھا کرشنن تحریفر ماتے ہیں کہ ہندوازم کے نزدیک '' آخری حقیقت (Supreme reality) کوجانے اوراس کو حاصل کرنے کے طریقے مختلف ہو سکتے ہیں، جب کہ دوسر نظریات بیہ خیال رکھتے ہیں کہ خدا کے بارے میں بنیادی صدافت صرف انہیں کے پاس ہے،'اس سلسلہ میں وہ لکھتے ہیں:

طاقت اپنے مذہب کو پھیلائیں تو ہم اخلاقی تضاد کے مجرم ہیں، کیوں کہ کہ زبرد تن ، ب انصافی اور ظلم، روحانیت اور تہذیب کی عین ضد ہیں، ہندوازم اس قشم کا کوئی لگا بند صاعقیدہ {423}

(Fixed creed)نہیں ہے،ایک ہندو کے نزد یک ہرمذہب سچاہے ، بشرطیکہ اس کے ماننے والے سنجیدگی اوردیانت داری کے ساتھ اسکی پیروی کریں ۔( Religion and

(Society, p.53

ڈاکٹرسی پی راماسوا می آئر لکھتے ہیں: '' دنیا مذہب اورزندگی کے ہندونقط ُ نظر سے بہت پچھ سیج سکتی ہے، ہندو کافلسفہُ مذہب ایک تج باتی بنیاد سے شروع ہوتا ہے اوراسی پرختم ہوتا ہے، اس کا انحصار ایک خاص قسم کی روحانی زندگی یا تج بے کوقبول کرنے پر نہیں ہے، یہ وسیع معنوں میں روادار ہے اور اپنے سوانقط ُ نظر کو بھی تسلیم کرتا ہے، ہر عقیدہ اور ہر نظام جوآ دمی کی روح کو او پر اٹھائے وہ صحیح مانا جائے گا، یہ ایک متعین اور جامد عقیدہ نہیں ہے ؛ بلکہ یکساں قسم کے روحانی خیالات اور طریقوں کا مجموعہ ہے، بہت سے فرق مختلف عقیدوں کو تسلیم کرتے ہوئے اس کے دائرہ میں رہ سکتے ہیں، اس کو اس سے بحث نہیں کہ طالب حق نے اپنا سچائی تک پہنچنے کا خواب مندر کے سابیہ میں دیکھا ہے یا چرچ اور مسجد کی عبادت گاہ میں ۔

Fundamentals of Hindu Faith and Culture, pp.30-31 ڈاکٹر راجندر پریشاد کسی ایک مذہب کی صحت پر اصرار کرنے کو مذہبی جنون قرار دیتے

نين (Book Univesity Journal, July 3, 1955,p 19-20)

وحدت ادیان کا تجزیر اس عقیدہ کا تجزیر سیجئے:''تمام مذاہب سیج ہیں'' کا مطلب کیا ہے؟ کیا اس کا مطلب ہیہ ہے کہ ہرمذہب جو پچھ پیش کررہا ہے وہ سب کا سب حقیقت ہے، اگرتمام مذاہب سے برحق ہونے کا مطلب ہیہ وتو بیاتن غیر عقلی بات ہے جس پر کسی طرح یقین نہیں کیا جا سکتا، {424}

ہر شخص جانتا ہے کہ مختلف مذا نہب کی تعلیمات میں کافی اختلاف ہے، مثلاً اسلام اور ہندود هرم کو لیجئے ، ہندو تعلیمات کے مطابق خدایا خدائی اختیارات رکھنے والی ستیاں بہت سی ہیں ، جب کہ اسلام کے نزدیک بی<sup>م</sup> ستی صرف ایک ہے، اسی طرح عبادات اور اعمال میں دونوں مذا نہب کے طریقے بالکل جدا ہیں، مرنے کے بعد کیا ہوگا اور زندگی کا آخری انجام کیا ہے ، اس کے متعلق بھی دونوں مذا نہب کے جوابات بالکل مختلف ہیں۔ اسلامی تصور کے مطابق انسانوں کے پاس خدا کا پیغام، رسولوں کی معرفت بذریعہ وحی آتا ہے، اس کے برعکس ہندونظر بیہ ہے کہ جب دنیا میں بگاڑ ہوتا ہے تو خود ' بھگوان انسانی شکل میں اوتار (غیر

اس طرح کے بے شماراختلا فات ہیں جو دونوں مذاہب کے فلسفہ اورعمل میں پائے جاتے ہیں، پھر پیسی عجیب بات ہوگی کہان میں سے ہرایک کوچیح مان لیا جائے۔

پھر کیا اس کا مطلب ہے ہے کہ مختلف مذا ہب کی تعلیمات کا مطالعہ کر کے ان کا جو ہر نکالا جائے اور ایک متفقہ مذہب پیدا کیا جائے ، یہ اور زیادہ بے معنی بات ہے ، در حقیقت اس قشم کا خلاصہ تیار کرنا بالکل ناممکن ہے ، ایسی صورت میں جب کہ مختلف مذا ہب کے در میان بے شمارا ختلا فات ہیں ، ان کا متفقہ خلاصہ تیار کرنے کی صورت یقیناً یہی ہوگی کہ ہر مذہب کی چند ایسی باتیں جو دوسرے مذا ہب سے نگر اتی نہ ہوں لے لی جا کیں اور بقیہ تمام باتوں کو چھوڑ دیا جائے ، اس رداورا ختیار کا فیصلہ کرنے کا کسی کو کیا حق ہے ، وہ کون څخص ہے جو اپن بارے میں یہ دعوی کر سکتا ہے کہ اس کو اس قسم کی کا میں چھانٹ کا مجازتی ہے ، اگر کو کی ہو سکتی ہے، اس قسم کی خلاصہ تیار کر ڈالے تو اس کی تھا ہو گی تا ہوں ہو کی کہ ہر مذہب کی ہو سکتی ہے ، اس قسم کی کو شش کی مثال بالکل ایسی ہے جیسے ہند وستان اور چین کی پالیسی میں ہو سکتی ہے ، اس قسم کی کو شش کی مثال بالکل ایسی ہے جیسے ہند وستان اور چین کی پالیسی میں ہو سکتی ہے ، اس قسم کی کو شش کی مثال بالکل ایسی ہو دیا جو کہ دونوں ملکوں میں {425}

ایک ہی قانون کی حکومت ہے اور یہاں کی عدالتیں دونوں میں سے جس قانون کے مطابق فیصلہ کردیں وہ صحیح مانا جائے گا، بھارت رتن ڈاکٹر بھگوان داس رادھا کرشنن کے الفاظ میں جومخنلف مذاہب کے متعلق انسائیکلو پیڈیائی معلومات رکھتے ہیں-انہوں نے ایک ہزار صفحات پرمشتمل ایک کتاب تیارکی ہے جس کا نام ہے:

(Essential Unity of All Religions)

اس کتاب میں انہوں نے اسی قسم کا ایک مذہب پیدا کرنے کی کوشش کی ہے اور اس کا نام عالمی مذہب (Universal religion) یا حکیمانہ مذہب (Scientific کا نام عالمی مذہب (Iniversal religion) رکھا ہے، مگر تاریخ شاہد ہے کہ جب بھی اس قسم کی کوشش کی گئی ہے ، اس نے مذہب کے نام سے دنیا میں ایک نے نظر بید کا اضافہ تو ضرور کیا ہے، مگر وہ مختلف مذاہب کو یکجا کرنے میں کبھی کا میاب نہ ہو سکا۔

پھر بات صرف اتنی ہی نہیں ہے ،حقیقت یہ ہے کہ مذاہب کے درمیان اختلافات اتنے زیادہ اوراننے بنیادی ہیں کہ جو شخص بھی اس قشم کا''خلاصہ' تیار کرنے الحصے گا وہ بہت جلد محسوس کرے گا کہ حقیقی معنوں میں مشتر ک اجزاء کی تلاش کچھزیا دہ مفید نہیں ہے،اس لئے وہ مذاہب کی اصل تعلیمات کوغلط مفہوم دبے کراپنی فہرست کو کمل کرنے کی کوشش کرے گا۔

پھر کیا اس کا مطلب ہیہ ہے کہ ہر شخص اور گروہ مذہب کے نام سے جو پچھ پیش کردے اس کو حقیقت مان لیا جائے ، مگر بیہ بدترین قشم کی موقع پر سی ہوگی ، بیرت کو ناحق کے ساتھ گڈ مڈ کردینا ہے ، اس کے معنی بیہ ہے کہ جو شخص خدا کا انکار کرے اس کو بھی ہم صحیح ما نیں اور جو شخص خدا کا اقرار کرے اس کو بھی صحیح تسلیم کریں ، جو کہے کہ کا ئنات میں صرف خدا ہی کو تصرف کا اختیار ہے وہ بھی صحیح اور جو کہے کہ خدا کے سوا پچھا ور دیوی دیوتا ہیں جن کو خوش کر کے کا نکالا جا سکتا ہے، وہ بھی صحیح ، جو کہے کہ خدا کے سوا پچھا ور دیوی دیوتا ہیں جن کو خوش کر کے کا م {426}

دوزخ ہے وہ بھی صحیح ، اور جو کہے کہ مرکر انسان دوبارہ اسی دنیا میں جنم پاتا ہے وہ بھی صحیح ۔ جو کہے کہ خدا کی بندگی کی ضرورت صرف عبادت گا ہوں کے اندر ہے وہ بھی صحیح ، اور جو کہے کہ عبادت گاہ سے لے کرعدالت اور پارلیمنٹ تک ہر جگہ خدا ہی کے احکام کی پیروی ہونی چاہئے ، وہ بھی صحیح ۔ جو کہے کہ خدا اس کا ئنات کا صرف محرک اول ہے وہ بھی صحیح اور جو کہے کہ خدا آج بھی ہمارا خدا ہے اور اسی کی طرف ہمیں لوٹ کر جانا ہے وہ بھی صحیح ۔ جو خدا کو انسان کی عبو بہ پہندی کی تخلیق سمجھے وہ بھی صحیح اور جو خدا کو ایک وجود حقیقی قر ارد ہے وہ بھی صحیح ۔ جو خدا کی اسی کی کامیا بی کی تو قع رکھوہ بھی صحیح ۔ جو خدا کی کا میا بی سمجھے وہ بھی صحیح ۔ جو خدا کو انسان ک

اس نظریہ کے مطابق حق ناحق میں کوئی فرق باقی نہیں رہتا،اس کا مطلب یہ ہے کہ صحیح بھی صحیح اور غلط بھی صحیح ۔

اس انتہائی نامعقول بات کورواج دینے کی کوشش جولوگ کررہے ہیں ان کی سب سے بڑی دلیل بیہ ہے کہ مختلف مذاہب کے ماننے والے اگراپنی صدافت پراصرار کریں تو ہم میں باہم کشکش ہوگی اورانسان ایک دوسرے سےلڑنے لگے گا،اس لئے حکمت عملی کا نقاضہ ہے کہ ہر مذہب کوشیح مان لیا جائے۔

مگرکسی ایک مذہب کی صداقت پر اصرارکوصرف اس بناء پر غلط نہیں کہا جاسکتا کہ اس سے دوسرے مذہب والوں سے شمکش پیدا ہوتی ہے، اولاً تاریخ میں اس قسم کے جتنے جھکڑے ملتے ہیں، ان میں بیشتر وہ ہیں جن کی ذمہ داری مذہب پر نہیں ؛ بلکہ مذہب کے ماننے والوں پر ہے، کسی نظریہ کے ماننے والے جومل کریں اس کولا زمی طور پر اصل نظریہ کی طرف منسوب نہیں کیا جاسکتا۔

اگر پولیس اور سرکاری عملہ کی بدعنوانی کے لئے قانون کوذمہ دارقر ارہیں دیا جاسکتا ، تو

{427}

یقیناً ہمیں ماننا ہوگا کہ اہل مذاہب کی غلطی کو مذہب کی طرف منسوب کرناضچیح نہیں ہے۔ مذبهب كاشخصى تصور تمام مذا بهب کو یکساں قرار دینے کا اتنا غلط نظریہ پیدا کس طرح ہوا؟ جب ہم اس سوال پرغور کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ بید دراصل مذہب کے بارے میں غلط طرز فکر کا نتیجہ ہے، بیان ذہنوں کی پیدادارہے جوالہام کونہیں مانتے اور مذہب کوصرف پیچنیت دیتے ہیں کہ وہ حقیقت کی تلاش میں انسانی کوششوں کا مظہر ہے ، اگر آپ خدائی الہام کو مذہب کاماً خذ قرار دیں تو ظاہر ہے کہ حقیقت صرف وہ ہوگی جوالہا م کے ذریعہ معلوم ہوئی ہو، اس کے باہر کسی مذہبی حقیقت کا وجود ممکن نہیں ہے، کیکن اگر مذہب صرف انسان کی تلاش وجستجو کانام ہے توالیں صورت میں یقیناً اس کا کوئی متعین معیار نہیں ہوسکتا، ایسی صورت میں قدرتی طویر ہر شخص کی رائے الگ الگ ہوگی ، اس لئے ہر شخص کا مذہب بھی دوسرے سے مختلف ہونا جاہئے، وحدت ادیان کے نظریہ کی اصل فلسفیانہ بنیادیہی ہے، اس کے سواجودلائل دیئے جاتے ہیں وہ محض ضمنی حیثیت رکھتے ہیں ،اور دیگر مصالح کے تحت وقتی طور پر وجود میں آئے ہی۔

اس تصور کے مطابق مذہب ایک شخصی وجدان ہے، آ دمی اپنی تبییا اوراپنی ریاضتوں کے ذریعہ حقیقت عالم سے اپنا تعلق جوڑتا ہے اور اس کا ادراک حاصل کرتا ہے، اسی کا نام مذہب ہے۔ ایسی صورت میں ظاہر ہے کہ حقیقت کا کوئی ایک تصور نہیں ہوسکتا، بلکہ ہرآ دمی جو کچھ کہہ دے اسی کو حقیقت ماننا پڑے گا، جس تصور کو جانچنے کے لئے کوئی متعین معیار نہ ہو؛ بلکہ آ دمی کا اپنا ذاتی وجدان ہی اس کا ماخذ ہو، ایسے تصور کے متعلق کسی شخص کو تیجے یاغلط کہنے {428}

کا کیان ، جب ہر آ دمی الگ الگ حقیقت کی دریافت کرتا ہے تو ہر شخص کے نز دیک حقیقت کا تصور بھی الگ الگ ہونا چاہئے۔ مذہب کے مندرجہ بالانصور میں نہ صرف پیر کہ نبوت کے لئے کوئی جگہ ہیں ہے ؛ بلکہ وہ ''ختم نبوت'' کو بھی تسلیم نہیں کرتا، کیوں کہ مذہب جب حقیقت کو دریافت کرنے کے لئے

انسان کی جدوجہد ہے تو دوسری انسانی کوششوں کی طرح مذہب کوبھی ہمیشہ ارتقاء پذیر یہونا چاہئے ،اس تصور میں دورسابق کے سی پیشوا کی دائمی رہنمائی کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ کلچر کا تاریخی تصوراوریکساں سول کوڈ کا مطالبہ

مذہب کے متعلق جب ریتصور ہوتو مذہب کی بنیاد پر جتنے افعال پیدا ہوتے ہیں وہ بھی ظاہر ہے کہ اسی رنگ میں دیکھے جائیں گے، اس تصور کالازمی نتیجہ سے ہے کہ تہذیب کوکوئی حقیقی نہ سمجھا جائے، بلکہ انسانی ذہن کی پیداوار قرار دیا جائے، ڈاکٹر رادھا کرشنن اپنی کتاب ''مذہب اور ساج'' کے آخر میں لکھتے ہیں:

'' تہذیب کوئی جامد یاخارج سے عائد کردہ چیز نہیں ہوتی، وہ عوام کاخواب ہے،وہ انسانی زندگی کی ایک تخیلاتی تعبیر ہے، وہ اسرار حیات کا ایک شعور ہے۔ Religion and)

Society, p. 244)

اس تصور کے مطابق تہذیب اور کلچر کو کسی دائمی معیار پر جانچنے یاان کا پابند بنائے رکھنے کا سوال پیدانہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے مصلحین کو بیہ بالکل ایک مناسب بات معلوم ہوتی ہے کہ ملک میں مختلف تہذیبوں کو نتم کر کے ایک قومی تہذیب کورائح کیا جائے ، ظاہر ہے کہ جس کی تہذیب کی بنیا دمخض تخریوں پر ہو، اس میں انفرادیت پر اس قدرز دردینا بے معنی ہے۔ {429}

یہ ذہن کسی قوم کے کلچر کو اس قوم کی تاریخ میں دیکھتا ہے نہ کہ کسی دائمی اورابدی نظریات کی روشنی میں ،اس کے نز دیک کوئی مٰدہبی گروہ جوطورطریقہ اختیار کرلے وہی اس کا مستند کلچر ہے،خواہ وہ مٰد ہب کی اصل تعلیمات کے مطابق ہویا نہ ہو۔

مذہب کے اس تصور سے بیہ بات بآسانی سمجھ میں آجاتی ہے کہ بہت سے لوگ وحدت ادیان کا نعرہ کیوں لگاتے ہیں ، یا کس بنا پر مشتر کہ تہذیب پیدا کرنے کی کوشش کو ق بجانب سمجھتے ہیں ؛ مگر اسلام کے نز دیک چوں کہ مذہب کا بید تصور صحیح نہیں ہے، اس لئے وحدت ادیان یا وحدت تہذیب کا نظر بید بھی اس کے لئے قابل قبول نہیں ہوسکتا ، اسلامی نقطۂ نظر سے مذہب کسی شخص کی قلبی واردات کا نام نہیں ہے اور نہ وہ حقیقت کی تلاش کے سلسلہ میں انسانی کو ششوں کا مظہر ہے ؛ بلکہ وہ منزل من اللہ دین کا نظر بید رکھتا ہے، اس کے نز دیک مذہب عکمل طور پر خدا کا حکم ہے جو خدا کی طرف سے آیا ہے۔

مختلف مذاہب کا تقابلی مطالعہ بتاتا ہے کہ ایک مذہب کے اعتقادات اور دوسرے مذہب کے اعتقادات میں ایسے بنیادی فرق موجود ہیں، جواس دعوی کی کھلی تر دید کرتے ہیں کہ تمام مذاہب ایک ہیں۔خدا، پیغمبر، الہمام، زندگی اور موت؛ ہرایک کے بارے میں مختلف مذاہب میں الگ الگ تصورات پائے جاتے ہیں، ایسی حالت میں سے کہنا کہ تمام مذاہب ایک ہیں، ایک ایسی بات ہے کہ جس کوخود مذاہب بھی تسلیم نہیں کر سکتے۔

مذاہب کے درمیان اختلاف ہونا کوئی برائی نہیں؛ بلکہ بیا یک خوبی کی بات ہے، اس د نیا میں ذہنی اورفکری تر قیاں اختلا فات کے ذ ریعہ ہی وجود میں آتی ہیں، جب ایک معاملہ میں دورائیں سامنے آتی ہیں تو فطری طور پر دونوں طرف سے مباحثہ شروع ہوجا تا ہے، دونوں کے درمیان افکار کاٹکراؤ پیش آتا ہے، اس بحث اور تکرارکے ذ ریعہ نئے نظریات

#### {430}

سامنے آتے ہیں، یہاں تک کہ اصل حقیقت پوری طرح واضح ہوجاتی ہے،علم اور سائنس کی پوری تاریخ اس کی نصدیق کرتی ہے کہ اختلاف ہی کے ذریعہ تمام فکری تر قیاں ظہور میں آئیں۔

''تمام مذاہب سچ ہیں''کانظر بیخود مذہب کی ضد ہے، مذہب یقین کا سرچشمہ ہے ،کسی انسان کا سب سے بڑا سرما بیہ بیہ ہے کہ اس کو ایک ایسی سچائی ملی ہوئی ہو، جس کے برحق ہونے پر وہ کامل یقین کر سکے، جو اس کے لئے اعتماد وتو کل کا آخری سہارا ہو، جو اس کو اس احساس سے سرشارر کھے کہ اس نے اس حقیقت کو پالیا ہے، جس کی طلب وہ اپنی فطرت کی گہرائیوں میں محسوس کرر ہاتھا۔

لیکن جب بیہ مان لیا جائے کہ تمام مذاہب یکساں طویر سیچ ہیں تو اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ انسان مذہب پریفین سے محروم ہوجائے گا، یفین فطری طور پر وحدت حابۃ تا ہے نہ کہ تعداد ، ایس حالت میں ہر مذہب کوسچا ماننے کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ کوئی بھی مذہب آ دمی کے لئے یفین اوراعتماد کا سرچشمہ نہ بن سکے۔

اس معاملہ میں صحیح نظریہ بیر ہے کہ مذاہب میں اختلاف کو مان کر بحث اور ڈائیلاگ کاسلسلہ جاری رکھا جائے ،البیتہ انسان کی سطح پر ہرایک کو قابل احتر ام سمجھا جائے۔

بیعقیدہ کہ تمام مذاہب بیساں ہیں، باہمی ظراؤ کے خلاف کوئی لازمی چک نہیں، دنیا کی بے شارلڑا ئیاں ایک ہی عقیدہ اور مذہب کے ماننے والوں کے درمیان ہو ئیں، مثلاً قدیم ہندوستان میں مہابھارت کی لڑائی، جو دوہم مذہب گروہوں کے درمیان ہوئی، یورپ کی پہلی اور دوسری عالمی جنگ ، جس کے دونوں فریق ایک ہی مذہب کے ماننے والے تھے، افغانستان کی موجودہ جنگ، جس میں ایک ہی مذہب کے ماننے والے دوگروہوں میں بٹ {431}

ند کہ مذہب اور عقیدہ کے اختلاف سے۔ یہ بے حد سادگی کی بات ہے کہ مختلف مذاہب کوایک بتا کریہ سمجھا جائے کہ انسانوں کے درمیان اختلاف ختم ہوجائے گا، حقیقت یہ ہے کہ فرق واختلاف خود فطرت کا ایک لازمی حصہ ہے، بالفرض اگر مذہب کا اختلاف ختم کر دیا جائے تب بھی ہزاروں دوسرے اختلافات انسانوں کے درمیان موجود رہیں گے جوان کو نگرانے کے لئے کافی ہوں گے، فرق واختلاف جب خود فطرت ، پی کا ایک حصہ ہوتو کوئی بھی انسان اس کو ختم کرنے پر قاد در نہیں ہو سکتا۔ از مسلہ کا زیادہ صحیح اور قابل عمل حل وہ ہے جو قرآن میں بتایا گیا ہے، اس سلسلہ میں قرآن مجید نے جو تصور دیا ہے وہ یہ ہے کہ تما م انسان ان کو فتس واحدہ سے پیدا کئے گئے ہیں۔ النہ ان ایس میں بہن بھائی کی حیثیت رکھتے ہیں، سب کے سب آپس میں بلد سسٹر ز (خونی بہن ) اور بلڈ بردھرز (خونی بھائی ) ہیں۔

اس تصور کے مطابق ساج میں اتحاد واحتر ام کاماحول پیدا کرنے کی بنیاد وحدت انسانیت ہے، یعنی بیر کہ تمام لوگ اس حقیقت کومانیں کہ ظاہری اختلاف کے باوجو دسب کے سب اصلاً ایک انسانی برادری سے تعلق رکھتے ہیں، دوسرے اعتبار ات سے بطاہر مختلف ہونے کے باوجودوہ انسانی اعتبار سے ایک ہیں۔

انسانی سماج میں اتحاد کاراز وحدت ادیان کے عقیدہ میں نہیں ہے، بلکہ وحدت انسان کے عقیدہ میں ہے، یعنی مذہب تو جداجدا ہیں؛ مگر انسان سب کے سب یکساں درجہ رکھتے ہیں، سماج میں اتحاد واحتر ام پیدا کرنے کے لئے یہی واحد فارمولا ہے جو قابل عمل ہے اور اس کے ساتھ فطرت کے مطابق بھی ہے۔

\_\_\_\_\_

# معيشت كااسلامي وغيراسلامي نظام

نظامهما ئے معیشت اوران پر تبصرہ دنیا میں اس وقت جو مختلف معاشی نظام رائح ہیں ان میں دونظام سب سے زیادہ نمایاں ہیں، ایک سرمایہ دارانہ نظام (Capitalism) جس کو عربی زبان میں السرأ سمالیة کہتے ہیں اور دوسرا اشتراکی نظام (Socialism) جس کو عربی میں الا شتر اکیة کہتے ہیں، اس کی انتہائی صورت اشتمالیت (Socialism) جس کو عربی میں الشیہ وعیة کہا جاتا ہے، دنیا میں جو پچھ کا روبار یا معاملات ہور ہے ہیں وہ انہی دونظام موں کے ماتخت ہور ہے ہیں، سوویت یونین کے زوال کے بعد اگر چہ سوشلزم ایک سیاسی طاقت کی حیثیت سے تو ختم مع جی اور اس کے ساتھ ہی اس نظر ہے کی طاقت بھی کمز ور پڑ گئی ہے، کیکن ایک معاشی نظر یہ کے اعتبار سے وہ دنیا کے معاشی نظریت میں اب بھی خاصی اہمیت کا حال ہے، اس لئے اس کو سی محق ہی ضروری ہے، لہذا سب سے پہلے ان دومعاشی نظاموں کا تعارف پیش کیا جاتا ہے اور پھران کے مقابلہ میں اسلام کے وجوہ امتیاز کو بیان کیا جائے گا۔

سب سے پہلے بیہ جاننا ضروری ہے کہ معینت کیا ہوتی ہے؟ اور اس کے بنیادی مسائل کیا ہوتے ہیں؟ آج جس کوہم اردومیں'' معاشیات'' کہتے ہیں وہ در حقیقت انگریزی کے لفظ'' اکنامکس'' (Economics) کا ترجمہ ہے، اور دراصل'' اکنامکس'' کا صحیح ترجمہ '' معاشیات''نہیں ہے، بلکہ اس کا صحیح ترجمہ وہ ہے جو عربی میں لفظ' اقتصاد'' سے کیا جاتا ہے اور اسی لفظ سے بیہ بات نکل رہی ہے کہ بیہ مفروضہ تمام معاشی افکار میں تسلیم کیا گیا ہے کہ '' انسانی ضروریات اور خواہشات انسانی وسائل کے مقابلہ میں زیادہ ہیں'، اور' ضروریات'

### {433}

کالفظ جب موجودہ معیشت میں استعال ہوتا ہے تو اس میں خواہشات بھی داخل ہوتی ہیں، غرض انسانی وسائل محدود ہیں اور اس کے مقابلہ میں ضروریات اورخواہشات بہت زیادہ ہیں، اب بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان لامحدود ضروریات اورخواہشات کو محدود وسائل کے ذریعہ کس طرح پورا کیا جائے؟

''اقتصاد''اور''ا کنامک'' کے یہی معنی ہیں کہ ان وسائل کو اس طرح سے استعال کیا جائے کہ ان کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ ضرور نیں پوری ہوسکیں، اس وجہ سے اس علم کو ''ا کنامک'' 'اور''اقتصاد'' کہتے ہیں، اس نقطۂ نظر سے ہر معیشت میں کچھ بنیادی مسائل ہوتے ہیں، جن کوحل کئے بغیر وہ معیشت نہیں چل سکتی، عام طور پر بیہ کہا جاتا ہے کہ وہ بنیادی مسائل چارہوتے ہیں:

(۱) ترجيحات کاتعين: (Determination of Priorities)

پہلا مسلہ جس کو معیشت کی اصطلاح میں ''تر جیجات کالعین'' کہاجاتا ہے، اس کا خلاصہ ہیہ ہے کہ انسان کی ضروریات اور خواہ شات بے شار ہیں اوران کے مقابلہ میں وسائل محدود ہیں، ظاہر ہے کہ ان محدود وسائل کے ذریعہ تما م ضروریات اور خواہ شات پوری نہیں ہوسکتیں، لہذا کچھ ضروریات اور خواہ شات کو مقد م کر نا پڑے گا اور کچھ کو مؤ خر کر نا پڑے گا، لیکن کون ہی ضرورت کو مقدم کیا جائے اور کون سی ضرورت کو مؤ خر کر نا پڑے پاس پچاس روبے ہیں، ان پچاس روپے سے آٹا بھی خرید سکتا ہوں، کپڑ ابھی خرید سکتا ہوں پاس ہوٹل میں بیٹھ کر ریفریشنٹ کھانے پر بھی خریج کر سکتا ہوں، پڑ ابھی خرید سکتا ہوں موال میں بیٹھ کر ریفریشن کھانے پر بھی خریج کر سکتا ہوں، بی چار پانچ اختیارات (Options) میرے سامنے ہیں، اب میں سے پچاس روپے ان میں سے کس کا م پر خریج کروں؟ اس کو'' ترجیحات کا تعین'' کہا جاتا ہے۔ {434}

کوبھی پیش آتا ہے، مثلاً یا کستان کے پچھ قدرتی وسائل ہیں، پچھانسانی وسائل ہیں، پچھ نقد وسائل ہیں، بہ سارے وسائل محدود ہیں، اور اس کے مقابلہ میں ضروریات اورخوا ہشات لامحدود ولامتنا ہی ہیں،اب بیہ تعین کرنا بڑے گا کہان وسائل کوس کام میں صرف کیا جائے؟ اورکس چیز کی پیداوارکوتر جیح دی جائے؟ اس مسّلہ کا نام'' ترجیحات کاتعین'' ہے۔ (۲) وسائل کی شخصیص: (Allocation of Resources) دوسرامسکہ' وسائل کی شخصیص'' کا ہے، ہمارے پاس وسائل پیداوار ہیں یعنی سرمایہ ، محنت اورز مین ، ان کوہم کن کا موں میں کس مقدار میں لگا ئیں؟ مثلاً ہماری زمینیں ہیں ، اب کتنی زمین برہم گندم کی کاشت کریں؟ کتنی زمین برجاول کی کاشت کریں؟ اورکتنی زمین یر دوئی کی کاشت کریں؟ یاہمارے یاس کا رخانے لگانے کی صلاحیت ہے،جس سے ہم کپڑا بھی بناسکتے ہیں ،جوتے بھی بناسکتے ہیں اور کھانے کی اشیاء بھی بناسکتے ہیں، اب کتنے کارخانوں کو کیڑا بنانے میں استعال کریں؟ اور کتنے کارخانوں کو جوتے بنانے میں لگائیں اور کتنے کارخانوں کوکھانے پینے کی اشیاء میں استعمال کریں؟ اس سوال کے تعین کومعیشت کی اصطلاح میں''وسائل کی شخصیص'' کہاجا تاہے۔ (۳) آمدنی کی تقسیم: (Distribution of income) تيسرا مسئلہ ہے'' آمدنی پا پيداوار کی تقسیم'' یعنی مندرجہُ بالا وسائل کو کام میں لگانے کے بعداس کے نتیجہ میں جو پیداوار یا جوآمد نی حاصل ہوئی اس کو کس طرح معاشرے میں تقسیم کیا جائے؟ اورکس بنیاد پرتقشیم کیا جائے؟ اس کومعاشیات کی اصطلاح میں'' آمدنی کی تفسیم'' کہاجا تاہے۔ (Development): $\vec{v}$ :( $\gamma$ ) چوتھامسَلہ ہے' ترقی''لیعنی اپنی معاشی حاصلات کو کس طرح ترقی دی جائے؟ تا کہ

{435}

جو پیداوار حاصل ہورہی ہے وہ معیار کے لحاظ سے پہلے سے زیادہ اچھی ہو،اور مقدار کے اعتبار سے اس میں اضافہ ہو، اور کس طرح نئی نئی ایجادات اور مصنوعات وجود میں لائی جائیں؛ تا کہ معاشرہ ترقی کرےاورلوگوں کے پاس اسباب معیشت میں اضافہ ہواورلوگوں کوآ مدنی کے ذرائع مہیا ہوں،اس مسئلہ کومعا شیات کی اصطلاح میں'' ترقی'' کہا جاتا ہے۔ یہ جاربنیادی مسائل ہیں،جنہیں حل کرنا ہر معاشی نظام کے لئے ضروری ہے، یعنی ترجيجات کانغين، وسائل کی تخصيص، آمدني کی تقسيم اورتر قي \_ پہلے ہيں جھ لينا ضروري ہے کہ بيہ مسائل اگرچہ فطری مسائل ہیں، کیکن ایک نظام کے تحت ان کوسوچنے ، ان کاحل تلاش کرنے کی فکر آخرصد یوں میں زیادہ پیدا ہوئی اور اس کے نتیجہ میں دومتقابل نظریات ہمارے سامنے آئ، ایک سرمایہ دارانہ نظام (Capitalism) اور دوسرااشتراکی نظام (Socialism)۔ سرمايدداراندنظام (Capitalism) سب سے پہلے سرمایہ دارانہ نظام کے بارے میں سبحھئے کہ اس نے ان چاروں مسائل کوکن بنیادوں پر جل کرنے کا دعوی کیا ہے؟ اوران کوحل کرنے کے لئے کیا فلسفہ پیش کیا ہے؟ سرمایہ دارانہ نظام کا کہنا ہی ہے کہ ان جاروں مسائل کوحل کرنے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ انسان کو تجارتی اور شعتی سرگرمیوں کے لئے بالکل آ زاد چھوڑ دیا جائے ،اورا سے بیچھوٹ دی جائے کہ وہ زیادہ سے زیادہ نفع کمانے کے لئے جوطریقہ مناسب سمجھے اختیار کرے، اس سے معیشت کے مذکورہ بالا جاروں مسائل آپ ہی آپ حل ہوتے چلے جائیں گے، کیوں کیہ جب ہر شخص کی فکریہ ہوگی کہ میں زیادہ سے زیادہ نفع کما وُں تو ہر شخص معیشت کے میدان میں وہی کام کرے گا،جس کی معاشرے کوضرورت ہے،اوراس کے نتیجہ میں جاروں مسائل خود بخو دایک خاص توازن کے ساتھ طے ہوتے چلے جائیں گے ،اب سوال بیر ہے کہ چاروں مسائل خود بخو دکس طرح حل ہوں گے ؟ اس سوال کے جواب کے لئے تھوڑی سی تفصیل کی

{436}

ضرور**ت** ہے۔ اس تفصیل کے لئے مندرجہ ذیل نکات قابل ذکر ہیں: (۱) درحقیقت اس کا ئنات میں بہت سے قدرتی قوانین کارفر ماہیں، جو ہمیشہ ایک جیسے نتائج پیداکرتے ہیں، انہی میں سے ایک قانون رسد( Supply) اور طلب (Demand) کابھی ہے، رسد کسی بھی سامان تجارت کی اس مجموعی مقدار ناکام ہے، جو بازار میں فروخت کے لئے لائی گئی ، اور طلب خریداروں کی اس خواہش کا نام ہے کہ وہ بیر سامان تجارت قیمتاً بازار سے خریدیں ، اب رسد وطلب کا قدرتی قانون یہ ہے کہ بازار میں جس چیز کی طلب اس کی رسد کے مقابلہ میں زیادہ ہو،اس کی قیمت گھٹ جاتی ہے اورجس چیز کی طلب اس کی رسد کے مقابلہ میں بڑھ جائے تواس کی قیمت بڑھ جاتی ہے، مثلاً گرمی کے موسم میں جب گرمی زیادہ پڑنے لگے تو بازار میں برف کے خریدار زیادہ ہوجاتے ہیں،جس کا مطلب بہ ہے کہ برف کی طلب بڑ ھگی،اب اگر برف کی مجموعی پیداوار یابازار میں پائی جانے والی برف کی مجموعی مقداراس طلب کے مقابلہ میں کم ہو، تویقیناً برف کی قیمت بڑھ جائے گی، الایہ کہ اس وقت برف کی پیداوار میں اتنا ہی اضافہ ہوجائے جتنا طلب میں اضافہ ہواہے، تو پھر قیمت نہیں بڑھے گی، دوسری طرف سردی کے موسم میں برف کے خریدار کم ہوجاتے ہیں، جس کا مطلب بیہ ہے کہ برف کی طلب گھٹ گئی،اب اگر بازار میں برف کی مجموعی مقدار اس طلب کے مقابلہ میں زیادہ ہوتو یقیناً برف کی قیمت میں کمی آ جائے گی، بیایک قدرتی قانون ہے، جس کوقانون رسد وطلب Law of Demand) (and Supply کہاجاتا ہے۔

۲) سرمایہ دارانہ نظام کافلسفہ بیہ کہتا ہے کہ رسد وطلب کایہ قدرتی قانون ہی درحقیقت زراعت پیشہافراد کے لئے اس بات کانعین کرتا ہے کہ وہ اپنی زمینوں میں کیا چیز {437}

اگائیں ،اوریہی قانون صنعت کاروں اورتاجروں کے لئے اس بات کاتعین کرتا ہے کہ وہ کیاچیز کتنی مقدار میں بازار میں لائیں ،اوراس طرح معیشت کے چاروں مذکورہ بالا مسائل خود بخو د طے ہوتے چلے جاتے ہیں۔

(۳) طلب ورسد کے قانون سے ترجیجات کاتعین اس طرح ہوتا ہے کہ جب ہم نے ہر شخص کوزیادہ سے زیادہ نفع کمانے کے لئے آ زاد چھوڑ دیا تو ہر شخص اپنے منافع کے خاطر وہی چیز بازار میں لانے کی کوشش کرےگا،جس کی ضرورت پاطلب زیادہ ہوگی؛ تا کہا۔۔۔اس کی زیادہ قیمت مل سکے، زراعت پیشہ افراد وہی چیزیں اگانے کوتر جیح دیں گے جن کی بازار میں طلب زیادہ ہےاورصنعت کاروہی مصنوعات تیارکرنے کی کوشش کریں گے جن کی بازار میں زیادہ مانگ ہے، کیوں کہ اگر بیلوگ ایسی چیزیں بازار میں لائیں، جن کی طلب کم ہے، تو انہیں زیادہ منافع نہیں مل سکے گا،اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ ہر شخص اگر چہا پنے منافع کے خاطر کا م کر ر ہاہے؛لیکن رسد وطلب کی قدرتی طاقتیں اے مجبور کررہی ہیں کہ وہ معاشرے کی طلب اور ضرورت کو یورا کرے، یہاں تک کہ جب کسی چیز کی پیدادار بازار میں اتنی آ جائے کہ وہ اس کی طلب کے برابر ہوجائے تواب اسی چیز کامزید پیدا کرنا، چوں کہ تاجرا درصنعت کا رکے لئے نفع بخش نہیں ہوگا ، اس لئے اب وہ اس کی پیداوار بند کردے گا ،اس طرح معاشرے میں صرف وہی چیزیں پیداہو گی جن کی معاشر ے کوضرورت ہے، اوراثنی ہی مقدار میں پیداہو گی جتنی اس ضرورت کو بورا کرنے کے لئے واقعۃ درکارہے،اوراسی کا نام ترجیحات کاتعین ہے۔ (۲) وسائل کی شخصیص: (Allocation of Resources) اس کانعین بھی در حقیقت ترجیجات کے تعین ہی سے ہے، جب کوئی شخص ترجیجات کابا قاعدہ قعین کر لیتا ہے، تواسی حساب سے موجودہ وسائل کومختلف کا موں میں لگاتا ہے، لہذا رسد وطلب کے قوانین جس طرح ترجیحات کاتعین کرتے ہیں ،اسی طرح وسائل کی شخصیص

{438}

کا کام بھی ساتھ ساتھ انجام دیتے ہیں ،جس کے نتیج میں ہڑخص اپنے دسائل یعنی زمین ،سر ما بیرادرمحنت کواسی کام میں لگا تا ہے ؛ تا کہ وہ ایسی چیزیں بازار میں لا سکے،جن کی بازار میں طلب زیادہ ہےاورا سے منافع زیادہ حاصل ہو،لہذا رسد وطلب کے قوانین کے ذریعہ وسائل کی شخصیص کا مسئلہ بھی خود بخو د طے ہوجا تا ہے۔ (۵) تیسرا مسئلہ آمدنی کی تقسیم کاہے، بعض عمل پیدائش کے نتیج میں جو پیداوار یا آمدنی حاصل ہوئی ،اسے معاشرہ میں کس بنیاد پرتقشیم کیا جائے ؟ سر مایہ دارانہ نظام کا کہنا ہیہ ہے کہ جو کچھآ مدنی حاصل ہودہ انہی عوامل کے درمیان تقسیم ہونی جائے ،جنہوں نے پیدائش کے مل میں حصہ لیا ، سر مایہ دارانہ فلسفے کے مطابق بیر عوامل کل جا رہیں : (۱) زمین (۲) محنت (۳) سرمایه (۴) آجریاً تنظیم آجر یا تنظیم سے مراد وہ شخص ہے جوابتداء کسی عمل پیدائش کاارادہ کرکے پہلے تین عوامل کواس کام کے لئے اکھٹا کرتا ہےاور نفع نقصان کا خطرہ مول لیتا ہے، سرمایہ دارانہ نظام کا کہنا بیہ ہے کہ مل پیدائش کے نتیجہ میں جو کچھا مدنی ہودہ اس طرح تقسیم ہونی جاہئے کہ زمین مہیا کرنے والے کوکرا بیردیا جائے ،محنت کرنے والے کواجرت دی جائے ،سر مایپ فراہم کرنے والے کوسود دیا جائے، اوروہ آجر جو اس عمل پیدائش کا اصل محرک تھا، اس نے منافع دیا جائے، یعنی زمین کا کرایہ بحنت کی اجرت اور سرمایہ کا سوداد اکرنے کے بعد جو کچھ بچے وہ آجر کا منافع ہے۔ اب سوال بیرے کہ پیتین س طرح ہو کہ زمین کو کتنا کرا بیردیا جائے گا؟ محنت کو کننی اجرت دی جائے گی ،اورسر مایہ کوکتنا سود دیا جائے گا؟ اس سوال کے جواب میں سر مایہ دارانہ فلسفہ پھراس قانون رسد وطلب کو پیش کرتا ہے، یعنی پہ کہتا ہے کہان نتیوں عوامل کے معاوضے کاتعین ان کی طلب ورسد ہی کی بنیاد پر ہوتا ہے، ان عوامل میں سے جس عامل کی طلب زیادہ ہوگی اس کا معاوضہ بھی اتنازیادہ ہوگا۔ {439}

فرض سیجئے کہ زیدایک کپڑے کا کارخانہ لگانا چاہتا ہے، چوں کہ وہ اس صنعت کے قائم کرنے کا محرک ہے اور وہی نفع نقصان کا خطرہ مول لے کرعوامل پیداوار کو اکھٹا کرنے کاذ مہ دار ہے، اس لئے معاشی اصطلاح میں اس کو'' آجز' (Entrepreneur) کہا جاتا ہے، اب اسے کارخانہ لگانے کے لئے پہلے تو زمین کی ضرورت ہے، اگر زمین اس کے پاس نہیں ہے تو اسے کہیں سے کرایہ پر لینی پڑے گی، اب اس کرایہ کا تعین زمین کی رسد وطلب کی بنیاد پر ہوگا یعنی اگر زمین کرایہ پر دینے والے بہت سے ہیں، یعنی زمین کی رسد زیادہ ہے اور لینے والے اس کے مقابلہ میں کم ہیں، یعنی طلب کم ہے تو زمین کا کرایہ ستا ہوگا اور اگر اس کے برعکس صورت ہوتو زمین کا کرایہ مہنگا ہوا، اس طرح رسد وطلب کے قوانین کرایہ کا تعین کریں گے۔

بھرا سے کارخانہ میں کام کرنے کے لئے مزدور درکار ہوں گے، جن کو معانتی اصطلاح میں محنت سے تعبیر کیا جاتا ہے، انہیں اجرت دینی پڑے گی، اس اجرت کا تعین بھی رسد وطلب کی بنیاد پر ہوگا، یعنی اگر بہت سے مزدور کام کرنے کے لئے تیار ہیں، تو اس کا مطلب ہیہ کہ محنت کی رسد زیادہ ہے، لہذا اس کی اجرت کم ہوگی، کیکن اگر اس کارخانہ میں کام کرنے اجرت دینی پڑے گی، اس طرح اجرت با ہمی گفت وشنید کے نیتیج میں اس مقام پر متعین ہوگی، جس پر رسد وطلب دونوں کا اتفاق ہوجائے۔

اسی طرح کارخانہ لگانے والے کومشینری اورخام مال وغیرہ خریدنے کے لئے سرمایہ کی ضرورت ہوگی ،جس پر سرمایہ دارانہ نظام میں اسے سود دینا پڑے گا ،اس سود کی مقدار بھی رسد وطلب کی بنیا د پر طے ہوگی ،اگر قرض دینے والے بہت سے ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ سرمایہ کی رسد زیا دہ ہے،لہذا کم نثر ح سود پر کا م چل جائے گا ؛لیکن اگر سرما کو بیقرض دینے {440}

والے کم ہیں تو زیادہ شرح سودادا کرنی پڑے گی ،اس طرح شرح سود کاتعین بھی رسد وطلب کی بنیاد پر ہوگا اور جب رسد وطلب کی مذکورہ بنیا دوں پر کرایہ، اجرت اور سود کاتعین ہو گیا تو کارخانہ کی پیدادار کے نتیجہ میں جوآمد نی ہوگی ،اس کا باقی ماندہ حصہ آجرکونفع کے طور پر ملے گا۔ اس طرح آپ نے دیکھا کہ آمدنی کی تقسیم کابنیا دی مسئلہ بھی سرمایہ دارانہ نظام میں رسد وطلب کے قوانین کے تحت انجام یا تاہے۔ (۲) چوتھا معاشی مسئلہ ترقی کا ہے یعنی ہرمعیشت کواس بات کی ضرورت ہوتی ہے کہ وہ اپنی پیداوارکوتر قی دے اوراین پیداوار میں کماً اور کیفاً اضافہ کرے، سر مایہ دارانہ نظام کے فلسفه کے مطابق بیہ سئلہ بھی اسی بنیا دیرجل ہوتا ہے کہ ہر شخص کو جب زیادہ سے زیادہ نفع کمانے کے لئے آ زاد چھوڑ اجائے گا تو رسد وطلب کے قدرتی قوانین اسے خود بخو داس بات پر آمادہ کریں گے کہ وہ نئی سے نئی چیزیں اور بہتر سے بہتر کوالیٹی بازار میں لائے ؛ تا کہ اس کی مصنوعات کی طلب زیادہ ہواورا۔۔۔زیادہ نفع حاصل ہو۔ سرمایپدارانہ نظام کے اصول سرمایہ دارانہ نظام کے بنیا دی اصول نتین ہیں: (ا) دانی ملکیت: (Private Property) پہلااصول بیہ ہے کہاس نظام میں ہرانسان کواس بات کاحق حاصل ہے کہ وہ اپنی ذاتی ملکیت میں اشیاءبھی رکھ سکتا ہے اور وسائل پیداواربھی رکھ سکتا ہے، اشتر اکی نظام میں اگر چہ ذاتی استعال کی اشیاءنو ذاتی ملکیت میں آسکتی ہیں،لیکن وسائل پیداوارمثلاً زمین یا کارخانہ ، عموماً ذاتی ملکیت میں نہیں ہوتے ، البتہ سرمایہ دارانہ نظام میں ہر قشم کی چیز جاہے وہ استعالی اشیاء سے تعلق رکھتی ہویا اشیائے پیداوار میں سے ہو؛ وہ ذاتی ملکیت میں آسکتی ہے۔ {441}

(٢) ذاتى منافع كامحرك (Profit Motive) دوسرااصول بیر ہے کہ پیداوار کے عمل میں جو محرک کارفر ماہوتا ہے وہ ہرانسان کے ذاتی منافع کے حصول کامحرک ہوتا ہے۔ (۳) حکومت کی عدم مداخلت (Laissez Faire) سرمایہ دارانہ نظام کا تیسر ااصول بیر ہے کہ حکومت کوتا جروں کی تجارتی سرگرمیوں میں مداخلت نہیں کرنی جاہئے، وہ جس طرح کا م کرر ہے ہیں ان کی معاشی سرگرمی میں رکاوٹ نہ ڈالنی جاہئے، نہان برحکومت کی طرف سے زیادہ پابندیاں عائد کرنی جاہئے، عام طور براس اصول کے لئے (Laissez Faire) کی اصطلاح استعال ہوتی ہے، اصل میں بیفرانسیسی لفظ ہے، یعنی '' حکومت کی عدم مداخلت کی پالیسی'' اوراس کے معنی ہیں'' کرنے دؤ' لیتن حکومت سے بیہ کہاجار ہاہے کہ جولوگ اپنی معاشی سرگرمیوں میں مصروف ہیں وہ جس طرح بھی کام کررہے ہیں ان کو کرنے دو، اس میں کوئی رکاوٹ نہ ڈالو، اور حکومت کو بیدن ہیں ہے کہ وہ لوگوں سے کہے کہ فلان کا م کرو، فلان کا م نہ کرو، اور نہ بیڈن ہے کہ وہ کہے کہ اس طرح تجارت کرو، اس طرح نہ کرو، بیر مایہ دارانہ نظام کا تیسرا اصول ہے اور سرمایہ دارانہ نظام کااصل بنیادی فلسفہ یہی ہے۔ اگرچه بعد میں خود سرمایہ دارانہ مما لک میں رفتہ رفتہ اس پالیسی کومحد ودکر دیا گیا اور عملاً ایپانہیں ہوا کہ حکومت بالکل مداخلت نہ کرے، بلکہ حکومت کی طرف سے بہت سی یا بندیاں

امیں میں ہوا کہ و سف باس مداملت نہ ترجے، جہلہ و سف کی ترک سے بہت کی پابندیاں عائد کردی سرمایہ دارانہ مما لک میں نظر آئیں گی ،مثلاً کبھی ٹیکسوں کے ذریعہ بہت سی پابندیاں عائد کردی جاتی ہیں یاکسی کا م کی ہمت افزائی کے لئے حکومت بہت سے اقد امات کرتی ہے، آج پوری دنیا میں کوئی ملک ایسا موجود نہیں ہے، جس میں تجارت کے اندر حکومت کی بالکل مداخلت موجود نہ ہو، کیکن سرمایہ دارانہ معیشت کا بنیا دی فلسفہ یہی تھا کہ حکومت مداخلت نہ کرے، بلکہ {442}

تاجروں کو کھلی چھٹی دید ہے، چنانچہ اسی بنیاد پر بید کہا جا تار ہا ہے کہ' سب سے انچھی حکومت وہ ہے جو کم حکومت کر بے' یعنی مداخلت نہ کر ہے۔ چوں کہ سر مایہ دارانہ معیشت میں ذاتی محرک کا رفر ما ہوتا ہے، اس لئے اس کو' سر مایہ دارانہ نظام' کہتے ہیں،اور اس کا دوسرا نام' مار کیٹ اکا نومی' (Market conomy) یعنی بازار پر منی معیشت، اس لئے کہ اس میں مار کیٹ کی قو تو ل(Market Forces) یعنی رسد وطلب سے کا م لیا جاتا ہے۔

اشتراکیت (Socialism)

اشترا کیت درحقیقت سر مایہ دارانہ نظام کے ردِّعمل کے طور پر وجود میں آئی ۔سر مایہ دارانہ فلسفے کا پوراز ورچونکہ اس بات برتھا کہ زیادہ سے زیادہ نفع کمانے کے لئے ہرشخص آ زاد ہے۔اور معیشت کا ہرمسکلہ بنیادی طور برصرف رسد وطلب کی بنیاد پر طے ہوتا ہے۔اس لئے اس فلسفے میں فلاح عامہ اورغریبوں کی بہبود وغیرہ کا کوئی واضح اہتمام نہیں تھا، اورزیادہ منافع کمانے کی دوڑ میں کمزورافراد کے پسنے کے واقعات بکثرت پیش آئے، جس کے نتیج میں غریب اورامیر کے درمیان فاصلے بہت زیادہ بڑھ گئے،اس لئے اشترا کیت ان خرابیوں کے سدِّ باب کا دعویٰ کیکر میدان میں آئی ، اور اس نے سرمایہ دارانہ نظام کے بنیا دی فلسفے کو چینج کرتے ہوئے بیہ ماننے سے انکار کیا کہ معیشت کے مذکورہ بالا جاربنیا دی مسائل محض ذاتی منافع کے محرک ہنچصی ملکیت اور بازار کی قو توں کی بنیاد برحل کئے جاسکتے ہیں۔ اشترا کیت نے کہا کہ سرمایہ دارانہ نظام میں معیشت کے تمام بنیا دی مسائل کورسد وطلب کی اُندھی بہری طاقتوں کے حوالے کردیا گیا ہے، جو خالصتاً ذاتی منافع کے محرک کے طور پر کام کرتی ہیں اوران کوفلاح عامہ کے مسائل کا ادراک نہیں ہوتا ۔خاص طور سے آمد نی

{443}

کی تقسیم میں بیټو تیں غیر منصفانا نتائج پیدا کرتی ہیں،جس کی ایک سادہ سی مثال بیر ہے کہ اگر مز دوروں کی رسدزیادہ ہوتو ان کی اجرت کم ہوجاتی ہےاور بسااو قات مز دوراس بات پر مجبور ہوتے ہیں کہ وہ انتہائی کم اجرت پر کام کریں اور جو پیداواران کے گاڑھے پسینے کی محنت سے تیار ہورہی ہے اس میں سے انہیں اتنا بھی حصہ نہ مل سکے جس کے ذریعہ وہ اپنے اور اپنے بچوں کے لئے صحت مند زندگی کا انتظام کرسکیں۔ چونکہ ان کی محنت کی طلب رکھنے والے سر مایہ دارکواس سے غرض نہیں کہ جس اجرت پر وہ ان سے محنت لے رہا ہے وہ واقعتًا ان کی محنت کا مناسب صلہ اور ان کی ضروریات کا واقعی کفیل ہے پانہیں؟ اے تو صرف اس بات سے غرض ہے کہ رسد کی زیادتی کی وجہ سے وہ اپنی طلب کی تسکین نہایت کم اجرت پر کرسکتا ہے،جس سے اس کے منافع میں اضافہ ہو۔لہذا اشترا کیت کے نظریہ کے مطابق آمدنی کی تفسیم کے لئے رسد وطلب کا فارمولا ایک ایسا بے حس فارمولا ہے جس میں غریبوں کی ضروریات کی رعایت نہیں، بلکہ وہ سر مایہ دارے ذاتی منافع کے محرک کا تابع ہےاوراسی مدار یر گردش کرتا ہے۔

اسی طرح ترجیجات کے تعین ، وسائل کی تخصیص اور ترقی جیسے اہم معاشی مسائل بھی اشترا کیت کے نزدیک رسد وطلب کی اندھی بہری قوتوں کے حوالے کرنا معا نثر ے کے لئے نہایت خطرنا ک ہے۔ ایک نظریاتی فلسفے کے طور پرتو سے بات درست ہو سکتی ہے کہ ذاتی منافع *کے محرک کے تحت* ایک زراعت پیش<sup>خ</sup>ض ، یا ایک صنعت کا راس وقت تک اپنی پیدا وار جاری لکھ گا جب تک کہ اس کی رسد طلب کے برابر نہ ہو جائے اور جب رسد طلب سے بڑھنے پاس ایسا کوئی نیپا تلہ پیانہ نہیں ہوتا جس کی مدد سے وہ بروقت سے کہ اب فلاں پیدا وار کی رسد طلب کے برابر ہوگئی ہے، لہذا وہ بسا اوقات سے سوچ کر پیدا وار میں اضافہ کرتا جاتا {444}

ہے کہ ابھی اس چیز کی رسد ضرورت اور طلب کے مقابلے میں کم ہے؛ حالانکہ بازار میں حقیق رسد زیادہ ہو چکی ہوتی ہے اور اسے اس حقیقت کا پیتہ کافی دیر میں چلتا ہے، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ بازار میں بسااوقات ایسی چیز وں کی فراوانی ہوجاتی ہے جن کی طلب اتنی زیادہ نہیں ہے اور اس طرح معیشت کساد بازاری کا شکار ہوتی ہے، جس کے نتیج میں بہت سے کارخانے بند ہوجاتے ہیں ، تاجر دیوالیہ ہوجاتے ہیں اور طرح طرح کی معاشی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں، لہذا محض رسد وطلب کی بنیاد پر ترجیحات کا تعین اسے توازن کے ساتھ نہیں ہوسکتا جس کی معاشر کے کو واقعی ضرورت ہے۔

اب سوال بیرے کہ پھر مذکورہ بالا جاروں مسائل کوحل کرنے کا کیا طریقہ ہونا جا ہے؟ اس کے جواب میں اشترا کیت نے بیہ فلسفہ پیش کیا کہ بنیادی خرابی یہاں سے پیدا ہوئی کہ وسائل پیداداریعنی زمینوں اور کارخانوں کولوگوں کی انفرادی ملکیت قرار دیدیا گیا۔ ہونا بہ جاہئے کہ تمام وسائل پیدا وار افراد کی شخصی ملکیت میں ہونے کے بجائے ریاست کی اجتماعی ملکیت میں ہوں اور جب بیسارے وسائل ریاست کی ملکیت میں ہوں گے تو حکومت کو بیہ یتہ ہوگا کہ اس کے پاس کل وسائل کتنے ہیں؟ اور معاشر ہے کی ضروریات کیا کیا ہیں؟ اس بنیاد برحکومت ایک منصوبہ بندی کرے گی جس میں بیہ طے کیا جائے گا کہ معاشرے کی کن ضرور پات کومقدم رکھا جائے؟ کونسی چیز کس مقدار میں پیدا کی جائے؟ اورمختلف دسائل کوکس ترتیب کے ساتھ کن کن کاموں میں لگایا جائے ۔گویا ترجیجات کاتعین ، دسائل کی تخصیصات اورترقی کے نتیوں کام حکومت کی منصوبہ بندی کے تحت انجام یا ئیں۔ رہا آمدنی کی تقسیم کا سوال ! سواشتر اکیت نے دعویٰ بیہ کیا کہ حقیقتاً عامل پیداوار صرف دوچیزیں ہیں : زمین اور محنت، زمین چونکہ انفرادی ملکیت نہیں بلکہ اجتماعی ملکیت میں ہے لہذااس پر لگابندھا کراپہ یا لگان دینے کی ضرورت نہیں ،اب صرف محنت رہ جاتی ہے،اس کی اجرت کاتعین بھی حکومت {445}

اینی منصوبہ بندی کے تحت یہ بات مدنظر رکھتے ہوئے کرے گی کہ مز دوروں کوان کی محنت کا مناسب صله ملے۔ جس طرح سرمایہ دارانہ نظام نے مذکورہ جاروں بنیادی مسائل کوصرف ذاتی منافع کے محرک اور بازار کی قوتوں کی بنیادوں برحل کرنا جایا تھا، اسی طرح اشترا کیت نے ان چاروں مسائل کے حل کے لئے ایک ہی بنیادی حل تجویز کیا یعنی منصوبہ بندی۔اسی لئے اشتراکی معیشت کومنصوبہ بندی معیشت (Planned Economy) کہا جاتا ہے۔جس کا عربي ترجمه "اقتصاد موجهة" یا "اقتصاد مخطط" کیا گیاہے۔ اشتر اکیت کے بنیا دی اصول اشترا کیت کے مذکورہ بالافلسفے کے نتیج میں اشتر اکی معیشت میں مندرجہ ذیل بنیا دی اصول کارفر ماہوتے ہیں۔ (۱) اجتماعی ملکیت (Collective Property) اس اصول کا مطلب بیہ ہے کہ دسائل پیداوار یعنی زمینیں اور کا رخانے وغیر ہ کسی شخص

کی ذاتی ملکیت میں نہیں ہوں گے بلکہ وہ قو می ملکیت میں ہوں گے اور حکومت کے زیرا نظام چلائے جائیں گے۔ذاتی استعال کی اشیاء ذاتی ملکیت میں ہو سکتی ہیں لیکن و سائل پیداوار پر کوئی ذاتی ملکیت نہیں ہو سکتی ۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ اشترا کی مما لک میں نہ صرف زمینیں اور کا رخانے ، بلکہ تجارتی دوکا نیں بھی سی فرد واحد کی ملکیت میں نہیں ہوتیں، ان میں کا م کرنے والے افراد سب حکومت کے ملازم ہوتے ہیں اور حاصل ہونے والی آمد نی تمام تر سرکاری خزانے میں جاتی ہے اور کا م کرنے والے ملاز میں کو تخواہ یا اجرت حکومت کی منصوبہ

## (۲) منصوبہ بندی (Planning)

اشتراکی نظام کا دوسرا بنیادی اصول منصوبہ بندی ہے،اس کا مطلب بیہ ہے کہ تمام بنیادی معاشی فیصلے حکومت منصوبہ بندی کے تحت انجام دیتی ہے۔اس منصوبہ بندی میں تمام معاشی ضروریات اور تمام معاشی وسائل کے اعداد وشار جمع کئے جاتے ہیں اور یہ فیصلہ کیا جاتا ہے کہ کو نسے وسائل کس چیز کی پیداوار میں لگائے جائیں؟ اور کونی چیز کس مقدار میں پیدا کی جائے؟اور نیز کس شعبہ میں محنت کرنے والوں کی کیا اجرت مقرر کی جائے؟

حکومت کی طرف سے معیشت کی منصوبہ بندی کا تصوراصلاً تواشترا کیت نے پیش کیا تھا، کیکن رفتہ رفتہ سرمایہ دارملکوں نے بھی جزوی طور پر منصوبہ ہندی اختیار کرنی شروع کردی۔جس کی وجہ بیہ ہے کہ سر مایہ دارمما لک رفتہ رفتہ اپنے اس اصول یو کمل طور برقائم نہ رہ سکے کہ حکومت معیشت کے کاروبار میں پالکل مداخلت نہ کرے بلکہ مختلف اجتماعی مقاصد کے تحت سرمایه دارحکومتوں کوبھی تجارت ومعیشت میں کچھ نہ چھ مداخلت کرنی پڑی۔ یہاں تک ک پخلوط معیشت (Mixed Economy) کے نام سے ایک نئی اصطلاح وجود میں آئی ،جس کا مطلب بیہ ہے کہ اگر چہ بنیا دی طور پر معیشت کو بازار کی قو توں کے تحت ہی چلایا جائے کیکن ضرورت کے تحت تجارت وصنعت کے بعض شعبے خود سرکاری تحویل میں بھی ہو سکتے ہیں، جیسے بعض سرمایہ دارملکوں میں ریلوے ،بجل ، ٹیلیفون اور فضائی سروس وغیر ہ سرکاری تحویل میں ہوتی ہےاور جو تجارتیں بچی طور پر چلائی جارہی ہیں حکومت ان کوبھی کچھ تو اعدا درضوا بط کا یا بند بنادیتی ہے، پہلی قشم کی تجارتوں کوسر کاری شعبہ (Public Sector)اور دوسری قشم کونجی شعبہ (Private Sector) کہاجاتا ہے۔اب اس مخلوط معیشت میں چونکہ حکومت کی فی الجملہ مداخلت ہوتی ہے،اس لئے جزوی طور پرا سے منصوبہ بندی کرنی پڑتی ہے،اس جزوی منصوبہ بندی کے نتیج میں حکومت کی طرف سے عمومًا پنج سالہ منصوبے تیار کئے جاتے ہیں کیکن پیہ

### {447}

جز وی منصوبہ بندیاں ہیں جبکہاشترا کیت کی منصوبہ بندی کملی منصوبہ بندی ہے، یعنی اس میں ہر معانثی فیصلہاس سرکاری منصوبہ بندی کا تابع ہوتا ہے۔

(۳) اجتماعی مفاد (Collective Interest)

اشترا کیت کا نیسرا اصول اجتماعی مفاد ہے۔ یعنی اشترا کیت کا دعویٰ بیہ ہے کہ سرماییہ دارانہ معیشت میں ساری معاشی سرگرمیاں افراد کے ذاتی مفاد کے تابع ہوتی ہیں کیکن اشترا کی نظام میں منصوبہ بندی کے تحت اجتماعی مفاد کو بنیادی طور پر مدنظر رکھا جاتا ہے۔ (۳) آمدنی کی منصفانتقسیم (Equitable Distribution of Income) اشترا کیت کا چوتھا اصول ہہ ہے کہ پیداوار سے جو کچھ آمدنی حاصل ہودہ افراد کے

درمیان منصفانه طور پرتقسیم ہو،اورغریب وامیر کے درمیان زیادہ فاصلے نہ ہوں، آمد نیوں میں توازن ہو۔ شروع میں دعویٰ بیہ کیا گیا تھا کہ اشترا کیت میں آمدنی کی مساوات ہوگی، یعنی سب کی آمدنی برابر ہوگی <sup>ا</sup>یکن عملاً ایسا کبھی نہیں ہوا،لوگوں کی اجرتیں اور شخوا ہیں کم زیادہ ہوتی رہیں ،البتہ اشترا کیت میں کم سے کم بیہ دعویٰ ضرور کیا گیا ہے کہ اس نظام میں شخوا ہوں اور اجرتوں کے درمیان تفاوت بہت زیادہ نہیں ہے۔ دونوں نظام موں پرتبصرہ

اشترا کیت اور سرمایہ داری کے درمیان ایک صدی سے زیادہ مدت تک شدید معرکہ آرائی رہی فکری سطح پر دونوں کے درمیان بحث و مناظرہ کا بازار بھی گرم رہا اور سیاسی سطح پر جنگ و پرچار کا بھی ، دونوں طرف سے ایک دوسرے پر جو تنقیدیں ہوتی رہی ہیں اور اس موضوع پر جنتی کتابیں لکھی گئی ہیں اگر ان سب کو جمع کیا جائے تو ایک پورا کتب خانہ بھر سکتا ہے، یہاں ان تمام تنقیدوں کو پیش کرنا تو ممکن نہیں کیکن اختصار کے ساتھ دونوں نظاموں پر اصولی نبھرہ کیا جا سکتا ہے۔

# اشتراكى نظام يرتبصره

پہلے اشترا کیت پر تبصرہ کرنا اس لحاظ سے مناسب ہے کہ اس کی خرابیوں کو سمجھنا نسبنا آسان ہے۔اشترا کیت کی اتی بات تو واقعی درست تھی کہ سرما یہ دارا نہ نظام میں ذاتی منافع کے محرک کواتی تحلی چھوٹ دیدی گئی کہ اسکے نتیج میں فلاح عامہ کا تصوریا تو بالکل باقی نہیں رہا یا بہت بیچیے چلا گیا لیکین اس کا جو حل اشترا کیت نے تجویز کیا وہ بذات خود بہت انتہاء پیندا نہ تھا، سرما یہ دارا نہ نظام نے فر دکواتنا آزاداور بے لگام چھوڑ دیا تھا کہ وہ ایک مافع کے خطر جو چاہے کرتا پھرے، اس کے مقالے میں اشتر اکیت نے فر دکواتنا گھونٹ دیا کہ اس کی فطری آزادی بھی سلب ہو کر رہ گئی۔ سرما یہ دارانہ نظام نے بازار کی قوتوں یعنی رسد وطلب کو تمام مسائل کا حل قرار دیا لیکن اشترا کیت نے ان قدر تی قوانیں کو تسلیم کرنے ، میں ان تر کر دیا اور اس کی جگہ سرکار کی طرف سے کی ہوئی منصوبہ بندی کو ہر مرض کا علاج قرار دیا۔حالا نکہ انسان کی اپنی وضع کی ہوئی منصوبہ بندی کو ہر مرض کا علاج قرار دیا۔حالا نکہ انسان کی اپنی وضع کی ہوئی منصوبہ بندی کو ہر مرض کا علاج قرار

انسان کواپنی زندگی میں بہت سے معاشرتی مسائل پیش آتے ہیں، ان سب مسائل کو پلانگ کی بنیاد پر حل کرنام کمکن نہیں ہوتا۔ مثلاً ایک معاشرتی مسئلہ یہ بھی ہے کہ ہر مرد کو شادی کے لئے مناسب ہیوی درکار ہے اور عورت کو مناسب شوہر، یہ معاشرتی مسئلہ ابتدائی آ فرین سے آج تک لوگوں کی ذاتی پسند نا پسند اور لوگوں کے ذاتی فیصلوں کی بنیاد پر طے ہوتا رہا ہے، ہر شخص اپنے لئے مناسب رفیق حیات تلاش کرتا ہے اور جس پر دونوں کا اتفاق ہوجائے شادی عمل میں آجاتی ہے، اس نظام کے نتیج میں بیشک بعض خرابیاں سامنے آئیں، مثلاً بیہ ذاتی فیصلہ بعض اوقات غلط بھی ہوجا تا ہے، جس کے نتیج میں ناچاتی اور نا اتفاق پیدا ہوجاتی ہے اور ایسا بھی ہوتا ہے کہ کوئی عورت یا کوئی مرداس لئے زکاح سے حروم رہ جاتا ہے کہ اس کی {449}

طرف کسی کوکوئی کشش نہیں ہوتی ، لیکن ان خرابیوں کا میعلاج آج تک کسی نے نہیں سوچا کہ شادیوں کے نظام کو ذاتی پیند اور ناپسند کے بجائے سرکار کے حوالے کردینا چاہئے ، وہی منصوبہ بندی کرے کہ کتنے مرد اور کنٹی عورتیں ہیں اور کونسا مرد کس عورت کے لئے زیادہ مناسب ہے۔ اگر کوئی حکومت یاریاست اس قسم کی کوئی منصوبہ بندی کرنا چاہتے وظاہر ہے کہ بیا یک غیر فطری اور مصنوعی نظام ہوگا ، جس سے کبھی خوش گوار نتائج برآ مدنہیں ہو سکتے ۔ اسی طرح یہ مسئلہ کہ انسان کونسا پیشہ اختیار کرے؟ پیدائش کے کس عمل میں کہ نا حصہ لے؟ یا کس انداز سے اپنی خدمات معاشر کو پیش کرے؟ در حقیقت ایک معاشرتی مسئلہ ہے ، اس مسئلہ کو اگر مون خشک منصوبہ بندی کی بنیا د پر حل کرنے کی کوشش کی جائے گی تو اس

{450}

ہوسکتا ہے اور نہ چل سکتا ہے، کیونکہ افراد کو ہمہ گیرریاست کی منصوبہ بندی کے تابع بنانے کے لئے ریاستی جبرلازم ہے، کیونکہ ہر شخص کواپنی مرضی کے مطابق کام کرنے کے بجائے ریاستی منصوبہ بندی کے تحت کام کرنا پڑتا ہے، اس لئے بیہ منصوبہ بندی ایک زبر دست قوت قاہرہ کے بغیر کام نہیں کرسکتی ، چنانچہ اشتراکی نظام میں سیاسی آ زادیوں کا خاتمہ لازمی ہے اور اس طرح فردکی آ زادی بہر طور کچلی جاتی ہے۔

(۳) چونکه اشترا کیت میں ذاتی منافع کے محرک کابالکل خاتمہ کردیا جاتا ہے۔ اس لئے لوگوں کی کار کردگی پراس کا برااثر پڑتا ہے، انسان یہ سوچتا ہے کہ وہ خواہ چستی اور محنت کے ساتھ کا م کرے یا سستی اور کا ہلی کے ساتھ، دونوں صورتوں میں اس کی آمدنی کیساں ہے۔ اس لئے اس میں بہتر کار کردگی کا ذاتی جذبہ برقر ارنہیں رہتا، ذاتی منافع کا محرک علی الاطلاق بری چیز نہیں، بلکہ اگر وہ اپنی حد میں ہوتو انسان کی صلاحیتوں کو اجا گر کرتا ہے اور اسے نت نگی مہم جوئی پر آمادہ کرتا ہے، اس فطری جذبے کو حد میں رکھنے کے لئے لگام دینے کی میں سے مرورت ہے لیکن اس کو بالکلیہ کچل دینے سے انسان کی بہت سی صلاحیتیں ضائع ہوجاتی ہیں۔

یہ تمام خرابیاں محض نظریاتی نوعیت کی نہیں ہیں، بلکہ اشترا کیت کی پہلی تجربہ گاہ روس میں چو ہتر ( ۲ م ) سال کے تجربے نے یہ تمام خرابیاں پوری طرح ثابت کردی ہیں، ابھی پچھ عرصہ پہلے تک اشترا کیت اور نیشنلائز نیشن کا طوطی بولتا تھا اور جوشخص اس کے خلاف زبان کھولتا اسے رجعت پسند اور سرمایہ دار کا ایجنٹ کہا جاتا تھا، لیکن سوویت یونین کے خاتمے کے موقع پرخودروس کے صدریلسن نے کہا کہ:

'' کاش اشترا کیت (UTOPIAN) نظریے کا تجربہ روس جیسے عظیم ملک میں کرنے کے بجائے افریقہ کے سی حچو ٹے رقبے میں کرلیا گیا ہوتا تا کہ اس کی نتاہ کاریوں کو جاننے کے لے چوہ تہر سال نہ لگتے''۔(نیوز ویک) {451}

سر ما بیدار اندان میں ایر اندان اندان اندان میں تبصر ہیں ایک ایک کے بعد اب مختصر اسر ما بید داراند نظام کے فلسفے پر تنصر ہ کرنا ہے ، اشتر اکیت کی ناکامی کے بعد سر ما بید دار مغربی مما لک میں بڑے شد ومد کے ساتھ بغلیل بجائی جارہی ہیں اور بید دعو کی کیا جارہا ہے کہ چونکہ اشتر اکیت عمل کی دنیا میں ناکام ہوگئی ، اس لئے سر ما بید داراند نظام کی حقانیت ثابت ہوگئی ، حالانکہ واقعہ بیہ ہے کہ اشتر اکیت کی ناکامی کی وجہ بینہیں تھی کی مرقحبہ سر ما بید دارانہ نظام بر حق تھا، بلکہ اس کی وجہ بیتھی کہ اشتر اکیت کی ناکامی کی وجہ بینہیں تھی کی مرقحبہ علوں کی اصلاح کے بجائے ایک دوسر اغلط راستہ اختیار کرلیا، لہذا اب سر ما بید دارانہ نظام کی فکری غلطیوں کو زیادہ بار کی بنی کے ساتھ سمجھنے کی ضرورت ہے۔

در اصل بات بیہ ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام کے بنیادی فلفے میں اس حد تک تو بات درست تھی کہ معاشی مسائل کے ممل کے لئے ذاتی منافع کے حرک اور بازار کی قو توں یعنی رسد وطلب سے کام لینے کی ضرورت ہے، کیونکہ بیا نسانی فطرت کا تقاضہ ہے، کمین غلطی در حقیقت یہاں سے گلی کہ ایک فردکوزیادہ سے زیادہ منافع کے حصول کی بے لگام آزادی دی گئی، جس میں حلال وحرام کی کوئی تفریق نیٹیں تھی، اور نہ اجتماعی فلاح کی طرف خاطر خواہ تو جتھی، چنانچہ اس کے لئے ایسے طریقے اختیار کرنا بھی جائز ہوگیا جن کے نتیج میں وہ زیادہ سے زیادہ دولت مند بن کر بازار پر اپنی اجارہ داری (Monopoly) قائم کر لے۔ اجارہ داری کا حصول معلب ہے ہے کہ کسی خاص چیز کی رسد فراہم کرنا کسی ایک تخص یا ایک گروپ میں مخصر ہو کر رہ جائے، یعنی صورت حال ایسی پیدا ہوجائے کہ اس تخص یا گروپ کے سواکو کی اور داری کا جائے، یعنی صورت حال ایسی پیدا ہوجائے کہ اس تخص یا گروپ کے سواکو کی اور دوہ چیز پیدا نہ کر پائے ، اس اجارہ داری کالاز می نتیجہ سے ہوتا ہے کہ لوگ دہ چیز اس کی مقرر کی ہوئی من مانی قیمت پر لینے پر مجبور ہوتے ہیں۔ {452}

دینے کے نتیجے میں جوخرا بیاں سر مایہ دارمعا شرے میں پیدا ہوئیں وہ مختصراً حسب ذیل ہیں :۔ (۱) چونکہ منافع کے حصول کے لئے حلال دحرام کی کوئی تفریق نہیں تھی ،اس لئے اس سے بہت سی اخلاقی برا ئیاں معاشر ے میں پھیلیں ،اس لئے کہ زیادہ سے زیادہ نفع کمانے کامحرک اکثر لوگوں کے سفلی جذبات کواپیل کر کے ان کی غلط خواہ شات کی تسکیبن کا سامان فراہم کرتاہے، جس سے معاشرے میں اخلاقی بگاڑ پھیلتا ہے، چنانچہ مغربی ممالک میں عریانی اور فحاشی کا ایک اہم سبب پیچھی ہے ،عریاں تصاویر اور فلموں کا ایک سیاب ہے ، جسے معاشرے میں پھیلا کرلوگ ذاتی منافع کے محرک کی تسکین کررہے ہیں،عورتیں اپنے جسم کا ایک ایک عضواس محرک کے تحت بازار میں فروخت کررہی ہیں، ابھی ایک حالیہ ریورٹ کے مطابق سروسز کے کاروبار میں سب سے زیادہ نفع بخش کاروبار ماڈل گرلز کا ہے، جو اپنی تصویریں صنعت کاروں کواپنی مصنوعات پر چھاپنے کے لئے پادشتہار کا حصہ بنانے کے لئے فراہم کرتی ہیں، اور اس کا بہت بھاری معاوضہ وصول کرتی ہیں ، یہاں تک کہ ان کا طبقہ امریکہ کے سب سے زیادہ کمانے والوں میں شامل ہے، خلاہ سے کہان پر جولا کھوں ڈالرخرچ کئے جاتے ہیں وہ بالآخر پیداوار کی لاگت میں شامل ہوکر عام صارفین کی جیب پر پڑتے ہیں ،اوراس طرح بوری قوم ان بداخلا قیوں کی مالی قیمت بھی ادا کرتی ہے۔ (۲) چونکہ ذاتی منافع کے حصول پر کوئی خاص اخلاقی یا بندی عائد نہیں ،اس لئے ترجیجات کے تعین اور دسائل کی تخصیص میں اجتماعی مصالح کا کما حقہ لحاظ نہیں ہویاتا ، جب زیادہ منافع کاحصول ہی منتہا ، مقصود کھہرا تو اگر بیزیادہ منافع عریاں فلموں کے ذریعے حاصل

ہور ہا ہوتو ایک شخص بے گھر لوگوں کو مکان فراہم کرنے میں روپیہ کیوں لگائے؟ جبکہ مقابلتاً اس میں نفع کم ہو۔

(۳) ذاتی منافع کے محرک پر حلال وحرام کی پابندی نہ ہونے کی وجہ سے سود، قمار،

{453}

سٹہ وغیرہ سب سرمایہ دارانہ نظام میں جائز ہیں، حالانکہ بیدہ چزیں ہیں جومعیشت کے فطری توازن میں بگاڑ پیدا کرتی ہیں، جس کا ایک مظاہرہ بیہ ہے کہ ان کے نتیج میں بکثرت اجارہ داریاں قائم ہوجاتی ہیں، اوران اجارہ داریوں کی موجودگی میں بازار کی فطری قوتیں یعنی رسد وطلب کے قوانین مفلوج ہوجاتے ہیں اور کما حقہ کا مہیں کرپاتے، یعنی ایک طرف تو سرما یہ دارانہ نظام کا دعویٰ بیہ ہے کہ ہم مارکیٹ کی قوتوں یعنی رسد وطلب سے کام لینا چا ہے ہیں اور دوسری طرف ذاتی منافع کے محرک کو بے مہمارچھوڑ کراس میں اجارہ داریوں کے مواقع فرا ہم کئے گئے ہیں، جن سے رسد وطلب کی قوتیں ناکارہ یا باز ہوجاتی ہیں۔ اسکی تھوڑی ہی تشریح ہیہ ہے کہ رسد وطلب کی قوتیں معیشت میں توازن پیدا کرنے کے

لئے اس وقت کارآمد ہوتی ہیں جب بازار میں آزاد مقابلے (Free competition) کی فضاہو،لیکن جب کسی شخص کی اجارہ داری قائم ہوجائے تو قیمتوں کا نظام متوازن نہیں رہتااور معیشت کے چار بنیادی مسائل کے بارے میں ہونے والے فیصلے معاشرے کی حقیقی ضرورت اورطلب کی عکاسی نہیں کرتے،اور یہاں بھی ایک مصنوعی نظام وجود میں آجاتا ہے، اس بات کوایک مثال سے مجھیں ،مثلاً چینی کی پیدا دارضر ورت کے مطابق اتنی ہونی جا ہے کہ بازار میں اس کی مناسب قیمت رسد وطلب کے ذریعہ متعین ہوجائے ،لیکن مناسب قیمت پرتعین اسی وقت ممکن ہے جب چینی بنانے کے لئے مختلف کا رخانے موجود ہوں ،اور خرید نے والے کو بیداختیار ہو کہ اگرا یک کا رخانے کی چینی مہنگی ہے تو دوسرے کا رخانے سے خرید سکے،اگر بازار میں بیہ مقابلے کی فضا ہوتو کوئی بھی کارخانہ قیمت کے تعین میں من مانی نہیں کرسکتا،اس صورت میں بازار میں چینی کی جو قیمت منعین ہوگی وہ واقعتًا طلب ورسد کے توازن سے وجود میں آئے گی اور متوازن قیمت ہوگی لیکن اگر ایک ہی شخص چینی کے کاروبارکااجارہ دارین گیااورلوگ صرف اسی سے چینی خرید نے برمجبور ہیں تو پھرلوگوں کے

{454}

پاس اس کے سواچارہ نہیں ہوتا کہ اس کی مقرر کی ہوئی قیمت پر چینی خریدیں ، ایسی صورت میں چینی کی جو قیمت ہوگی وہ یقیناً اس صورت سے زیادہ ہو گی جب باز ار میں ایک سے زیادہ چینی فراہم کرنے والے ہوتے ، اور ان میں تجارتی مقابلہ ہوتا ، فرض سیجئے کہ آزاد مقابلہ کی صورت میں چینی کی قیمت ۸/ روپے کلو ہوتی ، تو اجارہ داری کی صورت میں وہ دس یا بارہ روپ کلوہ وسکتی ہے، اب اگر لوگ بارہ روپے میں چینی خرید رہے ہیں تو یہ معاملہ ان کی حقیق طلب کی نمائندگی نہیں کر رہا ہے بلکہ ایک مصنوعی صورت حال کی نمائندگی کر رہا ہے، جو چینی کے ایک تا جرکی اجارہ داری سے پیدا ہوئی اور اس طرح اجارہ داری نے تقیقی طلب ورسد کے نظام کو بگاڑ دیا۔

لہذا اگر چہ بیہ کہنا درست تھا کہ معاشی مسائل کا فیصلہ بڑی حدتک طلب ورسد کی طاقتوں کو کرنا چاہئے کیکن اس مقصد کے حصول کے لئے جب ذاتی منافع *کے محرک* کو حلال وحرام کی تفریق کے بغیر بے مہار چھوڑ اگیا تو اس نے اجارہ داریاں قائم کر کے خود طلب ورسد کی قو توں کو ٹھیک ٹھیک کام کرنے سے روک دیا۔اور اس طرح سرمایہ دارانہ نظام کے ایک اصول نے عملاً خودا پنے دوسر بے اصول کی نفی کردی۔

(۳) اگر چہ سرمایہ دارانہ نظام کا اصل تصور یہ تھا کہ کاروبار اور تجارت میں کسی قسم کی مداخلت نہ ہو لیکن رفتہ رفتہ تجربات سے گز رنے کے بعد عملاً بیاصول پوری طرح برقر ارنہیں رہ سکا ۔ تقریباً تمام سرمایہ دارانہ مما لک میں حکومت کی طرف سے کچھ نہ کچھ مداخلت ہوتی رہی ہے، مثلاً حکومت مختلف قوانین کے ذریعہ بالخصوص شیکسوں کے ذریعہ کسی نتجارت کی ہمت افزائی ادر کسی کی ہمت شکنی کرتی رہی ہے ادراب شاید کوئی سرمایہ دار ملک ایسانہیں ہے جس میں کاروبار اور تجارت پر حکومت کی طرف سے کچھ نہ ہوں تک ہوتے کہ متحارت کی ہمت عدم مداخلت (Laissez Faire) کے اصول پر صحیح طور پر عمل کرنے والا دنیا میں کوئی ملک {455}

موجود نہیں لیکین حکومت کی بید مداخلتیں بسا اوقات تو نو کر شاہی اور سرما بید داروں کے باہمی گھ جوڑ کا نتیجہ ہوتی ہیں ۔جن کا فائدہ صرف با اثر سرما بید داروں کو پہنچتا ہے اور اس کی وجہ سے اجتماعی فلاح و بہبود حاصل نہیں ہوتی اور اگر بیہ پابندیاں اس قشم کے گھ جوڑ اور بددیا نتی سے خالی ہوں تب بھی وہ خالص سیکولرسوچ پر مبنی ہوتی ہیں، اپنی عقل کی روشن میں جو پابندی مناسب سمجھی لگادی، حالانکہ تنہا عقل تمام انسانی مسائل حل کرنے کے لئے ناکافی ہے، یہی وجہ ہے کہ بیہ پابندیاں معاشی ناہمواریوں کا صحیح علاج نہیں بن سیکیں۔

(۵) سرمایہ دارانہ نظام میں خاص طور پرتقسیم دولت کا نظام ناہمواری کا شکار رہتا ہے۔اس ناہمواری کا ایک بڑا سبب سوداور قمار ہے،اس کے نتیج میں دولت کے بہاؤ کا رخ امیروں کی طرف رہتا ہے،غریبوں اورعوام کی طرف نہیں ہوتا۔اس کی پوری تشریح ان شاء اللہ تقسیم دولت پر گفتگو کرتے ہوئے آئے گی۔ معیشت کے اسلامی احکام

سرمایہ داری اور اشترا کیت کے مخصر تعارف کے بعد اب میں مخضراً بیر عرض کرنا چاہتا ہوں کہ معیشت کے جو چار بنیادی مسائل بیان کئے گئے تھے، ان کے بارے میں اسلامی نقطۂ نظر کیا ہے؟ یہ بات پہلے ہی قدم پر واضح رونی چا ہے کہ اسلام کوئی معاشی نظام نہیں ہے، بلکہ وہ ایک دین ہے، جس کے احکام ہر شعبۂ زندگی سے متعلق ہیں۔ جس میں معیشت بھی داخل ہے، لہذا قرآن وحدیث نے معروف معنوں میں کوئی معاشی فلسفہ یا نظر یہ پین نہیں کیا، جس کو موجودہ دورکی معاشی اصطلاحات میں تعبیر کیا گیا ہو۔ لہذا تر جیجات کاتعین، وسائل کی تخصیص، آمدنی کی تقسیم اور ترقی کے عنوان سے قرآن وسنت یا اسلامی فقہ میں براہ راست کوئی بحث موجود نہیں ہے کین زندگی کے دوسر سے شعبوں کی طرح اسلام کی فقہ معیشت کے بارے میں بھی کچھا حکام دیئے ہیں۔ ان احکام کے محموق معاول کی معاشی معاشی معام معیشت کے بارے میں بھی کچھا حکام دیئے ہیں۔ ان احکام کے محموق مطالع سے ہم یہ

#### {456}

مستنبط کر سکتے ہیں کہ مذکورہ چار مسائل کے سلسلے میں اسلام کا نقطہ نظر کیا ہے؟ اور اسی مطالع اور استنباط کا حاصل اس وقت پیش کرنا مقصود ہے۔ اسلام کے معاشی احکام اور تعلیمات پر غور کرنے سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ اسلام نے بازار کی قوتوں یعنی رسد وطلب کے قوانین کو تسلیم کیا ہے اور وہ معیشت کے مسائل کے لئے ان کے استعال کافی الجملہ حامی ہے۔ چنا نچ قرآن کریم کا ارشاد ہے: ندحن قسمنا بیندھ معیشتھم فی الحیاۃ ور فعنا بعضھم فوق بعض در جات لیت خذ بعضھم بعضا سخریا. (زخرن: ۳۲) ہم نے ان کے درمیان معیشت کو تقسیم کیا ہے اور ان میں سے بعض کو لیسے بعض پر درجات میں فوقیت دی ہے تا کہ ان میں سے ایک دوسرے سے کام لے سکے۔

ظاہر ہے کہ ایک دوسر ے سے کا ماس طرح لیا جائے گا کہ کا م لینے والا کا م کی طلب اور کا م دینے والا کا م کی رسد ہے۔ اس طلب ورسد کی باہمی کشکش اور باہمی امتزاج سے ایک متوازن معیشت وجود میں آتی ہے، اسی طرح آنخضرت ایک کی کہ کا نے میں جب دیہاتی اپنی زرعی پیداوار شہر میں فروخت کرنے کے لئے لاتا تو بعض شہری لوگ اس دیہاتی سے کہتے کہتم اپنا مال خود لیجا کر شہر میں مت بیچو، بلکہ میہ سامان مجھے دیدو، میں مناسب وقت پر اس کو فروخت کروں گا، تا کہ اس کی قیمت زیادہ ملے۔ آخضرت آلیک کے نے شہر یوں کو ایسا کرنے سے روکا، اس کے ساتھ ہی یہ جملہ ارشاد فر مایا:

"دعوا الناس يرزق الله بعضهم عن بعض" لوگوں کو آزاد چھوڑ دوتا کہ اللہ تعالی ان میں سے بعض کو بعض کے ذریعے رزق عطافر مائے''۔ {457}

اس طرح آنخضرت تلاقیہ نے بیچنے اور خرید نے والے کے درمیان تیسر فی خص کی مداخلت کواس لئے مستر دفرما دیا تا کہ بازار میں طلب ور سد کا صحیح تو ازن قائم ہو۔ ظاہر ہے کہ دیہاتی جب براہ راست بازار میں کوئی چیز فروخت کرے گا تو اپنا مناسب نفع رکھ کر ہی فروخت کرے گا لیکن اسے چونکہ جلدی واپس جانا ہے ، اس لئے اس کے پاس ذخیرہ اندوزی کی تنجائش نہیں اور خود اس کے بازار میں پینچنے کی صورت میں طلب ور سد کا ایسا امتزاج ہوگا جو حجیح قیمت متعین کرنے میں مددد ہے گا۔ اس کے برخلاف اگر کوئی تیسرا آ دی ان دونوں کے درمیان آ جائے اور مال کی ذخیرہ اندوزی کر کے اس کی مصنوعی قلت پیدا ان دونوں کے درمیان آ جائے اور مال کی ذخیرہ اندوزی کر کے اس کی مصنوعی قلت پیدا بات معلوم ہوتی ہے کہ حضور اقد سی جاتے ہوگا ہوں بیدا کر دی گا ہو اس کی مصنوعی قلت پیدا بات معلوم ہوتی ہے کہ حضور اقد سی جاتی ہے خطاب ور سد کے قد رتی نظام کو تسلیم فر مایا اور اس کو

اسی طرح جب آپ سے بیدرخواست کی گئی کہ آپ بازار میں فروخت ہونے والی اشیاء کی قیمتیں سرکاری طور پرمنعین فرمادیں تو اس موقع پر بھی حضورا قدس چیسید ارشاد فرمائے:

ان الله هو المسعر القابض الباسط الرازق "بیتک اللد تعالی ہی قیمت متعین کرنے والے ہیں، وہی چیز وں کی رسد میں کمی کرنے والے اورزیادتی کرنے والے ہیں اور وہی رازق ہیں' اللہ تعالی کو قیمت مقرر کرنے والا قرار دینے کا واضح مطلب اس حدیث کے سیاق میں یہ بھی ہے کہ اللہ تبارک و تعالی نے طلب ورسد کے فطری اصول مقرر فرمائے ہیں جن سے قیمتیں فطری طور پر متعین ہوتی ہیں اور اس فطری نظام کو چھوڑ کر مصنوعی طور سے قیمتوں کا تعین پیند یہ ہٰہیں۔ {458}

قرآن وسنت کے ان ارشادات سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ اسلام نے بازار کی قوتوں یعنی طلب ورسد کے قوانین کو فی الجملة سلیم کیا ہے، اسی طرح ذاتی منافع کے محرک سے بھی فی الجملہ کام لیا ہے، لیکن فرق بیہ ہے کہ سرما بیہ دارانہ نظام میں اس محرک کو بالکل آزاد چھوڑ دیا گیا، جسکے نتیج میں وہ خرابیاں پیدا ہوئیں جن کا ذکر بیچھے کیا گیا۔ اسلام نے داتی منافع نے محرک کو برقر ارر کھتے ہوئے اور رسد وطلب کے قوانین کو تسلیم کرتے ہوئے تجارتی اور معاشی سرگر میوں پر کچھالیں پابندیاں عائد کر دیں کہ ان پڑمل کی صورت میں ذاتی منافع کے اجتماعی خرابیاں پیدا ہوں۔ اسلام نے ذاتی منافع کے محرک ایسے نظر رائد قل اجتماعی خرابیاں پیدا ہوں۔ اسلام نے ذاتی منافع کے محرک پر جو پابندیاں عائد کی ہیں، انہیں تین قسموں پر منظسم کیا جاسکتا ہو،

(۱) خدائی پابندی

سب سے پہلے تو اسلام نے معاشی سرگرمیوں پر حلال وحرام کی کچھ ایسی ابدی پابندیاں عائد کی ہیں جو ہرزمانے میں اور ہر جگہ نافذ العمل ہیں۔مثلا سود، قمار، سٹہ، اکتناز، احتکار، یعنی ذخیرہ اندوزی اور دوسری تمام بیوع باطلہ کوکلی طور پر ناجائز قرار دیا ، کیونکہ یہ چزیں عموماً اجارہ داریوں کے قیام کا ذریعہ بنتی ہیں اوران سے معیشت میں ناہمواریاں پیدا ہوتی ہیں، اسی طرح ان تمام چیزوں کی پیدا وار اور خرید وفر وخت کو حرام قرار دیا جن معاشرہ کسی بداخلاقی کا شکار ہو، اور جس میں لوگوں کے سفلی جذبات بھڑ کا کرنا جائز طریقے سے آمدنی حاصل کرنے کا راستہ پیدا کیا جائے۔

یہاں بیہ بات واضح رہنی چاہئے کہ بیہ خدائی پابندیاں قر آن وسنت کے ذریعہ عائد کی گئی ہیں،انہیں اسلام نے انسان کی ذاتی عقل پرنہیں چھوڑ ا کہ اگراس کی عقل مناسب سمجھے تو {459}

بد پابندی عائد کرد ے اور اگر مناسب نہ سمجھے تو عائد نہ کرے، اس کی وجہ بہ ہے کہ کسی چیز کی اچھائی یا برائی کا فیصلہ کرنے کے لئے بسااو قات انسانوں کی عقلوں میں تفاوت اور اختلاف ہوتا ہے، ایک انسان کی عقل ایک چیز کو اچھا اور دوسرے انسان کی عقل اس کو بر اسمجھ سکتی ہے، لہذا اگر ان پابندیوں کو بھی محض عقل انسانی کے حوالے کیا جاتا تو اس بات کا امکان تھا کہ لوگ ان پابندیوں کو اپنی عقل کی روشنی میں نا مناسب قرار دیگر معاشرے کو ان سے آزاد کردیتے اور چونکہ اللہ تبارک و تعالی کے علم میں یہ پابندیاں ہرز مانے اور ہر جگہ کے لئے ضروری تھیں اس لئے ان کو دی کے ذریعہ ابری حیثیت دی گئی، تا کہ انسان اپنی عقلی تا و بلات کے سہارے ان سے چھڑکارا حاصل کر کے معیشت اور معاشرے کو ناہموار یوں میں مبتلا نہ کر سکے۔

{460}

لیکن اس سے کوئی اجتماعی خرابی لازم آتی ہے۔ یہ پابندی ابدی نوعیت کی نہیں ہوتی ، جو ہر زمانے میں اور ہرجگہ نافذ العمل ہو، بلکہ اس کی حیثیت وقتی حکم کی ہوتی ہے جو وقتی مصلحت کے تابع ہوتا ہے، اس کی سا دہ می مثال یہ ہے کہ فقہاء کر ام نے لکھا ہے کہ جب ہیفنہ کی وبا پھوٹ رہی ہوتو حکومت یہ پابندی لگا سکتی ہے کہ خر بوزے کی خرید وفر وخت اور اس کا کھا ناممنوع ہے ، جب تک حکومت کی طرف سے عائد کر دہ یہ پابندی باقی رہے اس وقت تک خر بوزہ کھا اور اس کا بیچنا شرعاً بھی نا جائز ہو جائے گا۔ اسی طرح اصول فقہ میں 'سر یز ذرائع'' کے نام سے ایک مستقل باب ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ اگر ایک کام فی نفسہ جائز ہو کی کہ رت کسی معصیت یا مفسد کے کا سب بن رہی ہوتو حکومت کے لئے بیہ جائز ہے کہ وہ اس جائز کام کو بھی ممنوع قر ارد یہ ہے

اس اصول کے تحت حکومت تمام معاشی سرگرمیوں کی نگرانی کرسکتی ہے اور جن سرگرمیوں سے معیشت میں ناہمواری پیدا ہونے کا اندیشہ ہو،ان پر مناسب پابندی عائد کرسکتی ہے۔ کنز العمال میں روایت منقول ہے کہ حضرت فاروق اعظم ایک مرتبہ بازار میں آئے تو دیکھا کہ ایک شخص کوئی چیز اس کے معروف نرخ سے بہت کم داموں میں فروخت کررہا ہے، آپ نے اس سے فر مایا کہ:

> اما ان تزید فی السعر و اما ترفع عن سوقی یا تودام میں اضافہ کرو، ورنہ ہمارے بازار سے اٹھ جاؤ۔

روایت میں بیہ بات واضح نہیں ہے کہ حضرت عمر رضی اللّٰد عنہ نے کس وجہ سے اس پر پابند کی لگائی ، ہوسکتا ہے کہ وجہ بیہ ہو کہ وہ متوازن قیمت سے بہت کم قیمت لگا کر دوسرے تاجروں کے لئے جائز نفع کا راستہ بند کر رہا ہو،اور بیجی ممکن ہے کہ پابند کی کی وجہ بیہ ہو کہ کم قیمت پر مہیا ہونے کی صورت میں لوگ اسے ضرورت سے زیادہ خرید رہے ہوں جس سے {461}

اسراف کا درواز ہ کھلتا ہو، پالوگوں کے لئے ذخیر ہ اندوزی کی گنجائش نکلتی ہو۔ بہرصورت قابل ن نور بات بیر ہے کہ اصل شرعی حکم بیر ہے کہ ایک شخص اپنی ملکیت کی چیز جس دام پر جاہے فروخت کرسکتا ہے،لہذا کم قیمت پر بیچنا فی نفسہ جائز تھا،لیکن کسی اجتماعی مصلحت کی وجہ سے حضرت عمر رضی اللَّدعنہ نے اس پر یا بندی عائد کی۔ اس قسم کی ریاستی یا بندیوں کے داجب انتعمیل ہونے کا ماخذ قر آن کریم کا بیار شاد ہے: "يا ايها الذين آمنوا اطيعوا الله واطيعوا الرسول واولى الأمر منكم'' اے ایمان والو! ،اللہ تعالی کی اطاعت کرو، اور رسول کی اور اپنے میں سے بااختیارلوگوں کی اطاعت کرو۔ اس آیت میں''اولی الامز''(بااختیارافراد ) کی اطاعت کوالتّد تعالی اوررسول علی کی کی اطاعت سے الگ کرکے ذکر کیا گیا ہے،جس کے معنی یہ ہیں کہ جن چیزوں میں قرآن وسنت نے کوئی معتین حکم نہیں دیاان میں اولی الامر کے احکام واجب انتعمیل ہیں۔ یہاں بیہ بات واضح ر ہناضروری ہے کہ حکومت کومباحات پر یابندی عائد کرنے کا بیہ اختیار غیر محد و ذہیں ہے بلکہ اس کے بھی کچھاصول وضوابط ہیں۔جن کی تفصیل کا یہاں موقع نهمیں ، کیکن دوبا تیں خاص طور پر قابل ذکر ہیں : ایک پہر کہ حکومت کا وہی حکم واجب التعمیل ہے جو قرآن دسنت کے سی حکم سے متصادم نہ ہواور دوسرے بیہ کہ حکومت کو اس قشم کی یا بندی عائد کرنے کا اختیار صرف اس وقت ملتا ہے جب کوئی اجتماعی مصلحت اسکی داعی ہو۔ چنانچہ ایک مشہور فقہی قاعدے میں اس بات کواس طرح تعبیر کیا گیا ہے کہ: تصرف الامام بالرعية منوط بالمصلحة (عوام برحکومت کے اختبارات مصلحت کے ساتھ بند ھے ہوئے ہیں)

{462}

لہذاا گرکوئی حکومت کسی اجتماعی مصلحت کے بغیر کوئی پابندی عائد کرے توبیہ پابندی جائزنہیں،اور قاضی کی عدالت میں اس کومنسوخ کرایا جاسکتا ہے۔ (٣) اخلاقى يابندياں جسیا کہ پیچھے حض کیا گیا کہ اسلام تھیٹ معنوں میں کسی معاشی نظام کا نام نہیں بلکہ ایک دین کا نام ہے۔اس دین کی تعلیمات اوراحکام زندگی کے دوسرے شعبوں کی طرح معیشت سے بھی متعلق ضرور ہیں ۔لیکن اس دین کی تعلیمات میں یہ بات قدم قدم پر واضح کی گئی ہے کہ معاشی سرگرمیاں اوران سے حاصل ہونے والے مادی فوائدانسان کی زندگی کا منتہا ،مقصودنہیں ہے۔قرآن دسنت کا تمام تر زوراس بات پر ہے کہ دنیادی زندگی ایک محدود اور چندروز ہ زندگی ہےاوراس کے بعدایک ایسی ابدی زندگی آنے والی ہے جس کی کوئی انتہاء نہیں،اورانسان کا اصل کام بیہ ہے کہ وہ اپنی د نیوی زندگی کواس آخرت کی زندگی کے لئے زینہ بنائے ،اور وہاں کی بہبود کی فکر کرے،لہذا انسان کی اصل کامیابی پیہبیں ہے کہ وہ دوسروں کے مقابلے میں چاریسے زیادہ کمالے، بلکہ اس کی کامیابی سہ ہے کہ وہ آخرت کی ابدی زندگی میں زیادہ سے زیادہ عیش وآ رام کا انتظام کرے،جس کا راستہ بیر ہے کہ دنیا میں ریتے ہوئے وہ کام کرے، جواس کے لئے زیادہ سے زیادہ اجرونواب کاموجب ہو۔ جب بیدذہنت افراد میں پیدا ہوجاتی ہے توان کے معاشی فیصلوں پراٹر انداز ہونے والی چیز صرف پیزہیں ہوتی کہ کوئسی صورت میں ہماری تجوری زیادہ بھرے گی ، بلکہ بسااوقات ان کے معاشی فیصلے اس بنیاد پر ہوتے ہیں کہ کون سے کام میں مجھے آخرت میں زیادہ فائدہ حاصل ہوگا؟ اس طرح بہت سے معاملات میں شریعت نے کوئی وجو بی حکم (Mandatory) (Order تونہیں دیا؛لیکن کسی خاص بات کے اخروی فضائل بیان فرمائے ہیں، جوایک مومن کے لئے بہت بڑی کشش کا ذریعہ ہیں،اوران کے توسط سےانسان خوداپنے او پر بہت

{463}

سی پابندیاں عائد کر لیتا ہے، اخلاقی پابندیوں سے میری مراداتی قشم کی پابندیاں ہیں۔ اس کی ایک سادہ می مثال یہ ہے کہ اگر ایک شخص کے پاس سرمایہ کاری کے لئے دوراستے ہیں: ایک یہ کہ وہ اینا سرمایہ کسی جائز تفریحی مگر تجارتی منصوب میں لگائے، جس میں اسے زیادہ آمدنی کی توقع ہے، اور دوسرا یہ کہ وہ یہ سرمایہ بے گھر لوگوں کے لئے سے مکان تعمیر کر کے فروخت کرنے پر صرف کرے، جس میں اسے نسبتاً کم منافع کی توقع ہے، تو ایک سیکولر ذہنیت کا حامل شخص یقدیناً پہلے راستے کو اختیار کرے گا، کیونکہ اس میں منافع زیادہ ہے رہائشی منصوبہ میں مالی نفع نسبتا کم ہے کہ کار بی ہوتی ہووہ اس کے برائش مکان فراہم کر کے اپنے لئے آخرت میں اجروثواب زیادہ حاصل کر سکتا ہوں، اس لئے مجھے تفریحی منصوبے کے بجائے رہائشی منصوبہ کو خص

یہاں اگر چہ دونوں راستے نثر عی اعتبار سے جائز تھے، اور ان میں سے کسی پر کوئی ریاستی پابندی بھی عائد نہیں تھی ، کیکن عقید ہُ آخرت پر پنی اخلاقی پابندی نے لوگوں کی ضرورت کو مد<sup>ت</sup> نظر رکھتے ہوئے اس شخص کے دل میں ایک اندرونی رکاوٹ پیدا کردی ۔ جس سے ترجیحات کا بہتر تغین اور وسائل کی بہتر شخصیص عمل میں آئی ، بیا ایک چھوٹی سی مثال ہے ، کیکن اگر واقعتًا اسلام کاعقید ہُ آخرت دل میں پوری طرح جا گزیں اور شخصر ہوتو وہ معاشی فیصلوں کی بہتری میں بہت زبر دست کر دارا داکرتا ہے۔

مجھےاس سے انکارنہیں کہ غیر اسلامی معاشروں میں بھی اخلاق کا ایک مقام ہے،اور بعض مرتبہ اخلاقی نقطۂ نظر معاشی فیصلوں پر بھی اثر انداز ہوتا ہے ،لیکن چونکہ ان اخلاقی تصورات کی پشت پر آخرت کا مضبوط عقیدہ نہیں اس لئے وہ بحیثیت مجموعی معیشت کے او پر کوئی بہت نمایاں اثرات نہیں چھوڑتا۔اس کے برخلاف اسلام اپنی تمام تعلیمات کے ساتھ

### {464}

بتمام وکمال نافذ <sup>اعم</sup>ل ہوتو اس کی اخلاقی تعلیمات کا اثر معیشت پر بہت نمایاں ہوگا جسیا کہ ماضی میں اس کی بے شارجیتی جاگتی مثالیں سامنے آچکی ہیں،لہذ ااخلاقی پابندیوں کا بی<sup>ع</sup>ضر تھیٹ اسلامی معیشت کے تناظر میں کسی بھی طرح کوئی کمز ورعضر نہیں، بلکہ اس کی اہمیت بہت زیادہ ہے۔

محتلف نظام پہائے معیشت میں دولت کی پیدائش اور تقسیم اب تک جو بحث کی گئی وہ معیشت کے بارے میں بنیادی نظریاتی بحث تھی، اب میں مختصراً اس موضوع پر گفتگو کرنا چا ہتا ہوں کہ مختلف نظام ہائے معیشت کے جو بنیادی نظریات پیچھے بیان کئے گئے ان پڑمل کرنے کے لئے ہر نظام معیشت کیا طریق کاراختیار کرتا ہے؟ اس طریق کارکوعموماً علم معاشیات میں چارعنوانات کے تحت بیان کیا جاتا ہے۔

(۱) پیدائش دولت (Production of Wealth) اس عنوان کے تحت ان مسائل سے بحث ہوتی ہے جو دولت کی پیداوار سے متعلق ہیں، یعنی بیہ بتایا جاتا ہے کہ ہرنظام معیشت کے تحت پیداوار حاصل کرنے کے لئے کیا طریقے اختیار کئے جاتے ہیں، اس میں افراد، اداروں اور حکومت وغیرہ کا کیا کردار ہوتا ہے؟

(۲) تقشیم دولت (Distribution of wealth)

اس عنوان کے تحت اس بات سے بحث ہوتی ہے کہ حاصل شدہ پیدادارکواس کے مستحقین سے درمیان کس طریق کار کے تحت تقسیم کیا جائے؟

**(۳) مبادلۂ دولت (Exchange of Wealth)** اس عنوان کے تحت ان طریقوں سے بحث کی جاتی ہے جولوگ ایک چیز کے بدلے دوسری چیز حاصل کرنے کے لئے اختیار کرتے ہیں۔

(۳) صرف دولت (Consumption of Wealth)

اس عنوان کے تحت حاصل شدہ پیداوار یا دولت کوخرچ کرنے سے متعلق مسائل سے بحث ہوتی ہے۔ جہاں تک ''مبادلہ دولت''اور''صرف دولت'' کا تعلق ہے، میں فی الحال ان عنوانات کونظرا نداز کرتا ہوں ،البتہ پیدائش دولت اورتقشیم دولت کے بارے میں چند بنیا دی باتیں اشترا کیت ،سر مایہ داری اور اسلام کے تقابلی مطالعے کے لئے ضروری ہیں ،ان کو مختصراً بیان کرنا پیش نظر ہے۔ يبدائش اورتقشيم كاسر ماييدارانه نظريه سرمایہ دارانہ نظام میں بیہ بات ایک مسئلہ کے طور پر طے شدہ ہے کہ سی بھی چیز کی پیداوار میں جارعوامل کار فرماہوتے ہیں ،جن کو اردو میں ''عوامل پیداوار'' عربی میں 'عوامل الانتاج' اور انگریزی میں (Factors of Production) کہتے ہیں۔ (I) زيين (Land) اس سے مراد قدرتی عامل پیدائش ہے جو ہراہ راست اللہ تعالی کی تخلیق ہے، اور اس کے بیدا کرنے میں کسی انسانی عمل کا کوئی دخل نہیں۔ (۲) محنت (Labour) اس سےمرادوہ انسانیعمل ہے،جس کے ذریعہ کوئی نئی پیدادار دجود میں آتی ہے۔ (۳) سرماييه (Capital) اس کی تعریف سر مایہ دارانہ نظام میں بیر کی گئی ہے کہ سر مایہ ' پیدا کردہ عامل پیدائش' (Produced factor of Production) کا نام ہے۔ اس تعریف کوذرا وضاحت کے ساتھ یوں کہا جاسکتا ہے کہ سر مابیدہ عامل پیدادار ہے جو قدرتی نہ ہو، بلکہ سی عمل پیدائش کے نتیج میں پیدا ہو،اوراس کے بعد کسی الگے مل پیدائش میں استعال ہور ما ہو۔

{466}

(Entrepreneur)  $\mathcal{Z}\tilde{I}(\mathcal{P})$ اس سے مراد وہ شخص یا ادارہ ہے جو کسی عمل پیدائش کا محرک ہوتا ہے ،اور مذکورہ بالا تین عوامل پیدا وارکوجمع کر کے انہیں پیدائش کے عمل میں استعمال کرتا ہے اور نفع ونقصان کا خطره مول لیتا ہے، سرمایہ دارانہ نظریہ بیہ ہے کہ موجود ہ دور میں پیدائش کاعمل ان حارعوامل کی مشترک کاردائی کانتیجہ ہوتا ہے،اگرچہ بعض اوقات پیوامل ایک ہی شخص کی ذات میں بھی جمع ہوجاتے ہیں یعنی وہی زمین فراہم کرتا ہے، وہی محنت کرتا ہے اور وہی سر مایہ فراہم کرتا ہے، لیکن بڑے پیانے کی صنعتوں میں عموماً بیرجا روں عوامل الگ الگ شخصیتوں میں خاہر ہوتے ہیں،اور چونکہ پیداواران کےاشتراک سے عمل میں آتی ہے،لہذا حاصل شدہ پیداوار کے <sup>مست</sup>حق بھی یہی ہیں ، چنانچہ نفسیم دولت کا سرمایہ دارانہ نظریہ بیر ہے کہ زم**ین کولگان یا کرا**یہ (Rent) ملنا جائبے ، محنت کو اجرت (Wages) سرمایہ کوسود (Interest) اور آجر کو نفع (Profit) ۔ ان میں سے تقسیم کی پہلی تین مدّ ات یعنی کراہیہ، اجرت اور سود پہلے سے متعین ہوتی ہیں،اوران کاتعین رسد وطلب کی بنیاد پر ہوتا ہے،جس کی نشریح پیچھے گز رچکی،البتہ تقسیم کی چوشی مدیعینی منافع ، کاروبار شروع کرتے وقت متعین طور سے معلوم نہیں ہوتا ، بلکہ اس کا تعین کاروبار کے نتیجہ خیز ہونے کے بعد ہوتا ہے، یعنی پہلی تین مدات میں دولت تقسیم کرنے کے بعد جو بچھ بچے، وہ آجرکا منافع ہوتا ہے۔ اشترا کی نظام میں پیدائش تقسیم اشترا کیت کا کہنا ہیہ ہے کہ حقیقتًا عوامل پیدا وار جارنہیں ، بلکہ صرف دو ہیں: ایک ز مین، دوسر ے محنت ۔ انہیں دونوں کے اشتر اک سے پیداوار وجود میں آتی ہے، سر مایہ کواس لئے عامل پیداوارنہیں کہہ سکتے کہ وہ خود کسی عمل پیدائش کا نتیجہ ہوتا ہے اور آجر کو اس لئے مستقل عامل پیداوار قرار دینے کی ضرورت نہیں کہ اس کاعمل محنت میں داخل ہوسکتا ہے ،

{467}

دوسرے خطرہ مول لینے کی صفت کسی شخص یا پرائیویٹ ادارے میں تسلیم کرنے کی اس لئے ضرورت نہیں کہ بیرکام اشترا کی نظام میں حکومت کرتی ہے ، افراد کو کاروباری مہم جوئی کی نہ اجازت ہےاور نہ ضرورت ۔

چونکه اشتراکی نظام میں حقیقی عامل پیداوار صرف زمین اور محنت ہیں، زمین کسی کی شخصی ملکیت نہیں ہوتی ، اس لئے اس کوالگ سے معاوضہ دینے کی ضرورت نہیں ، لہذا تقسیم دولت کی صرف ایک مدرہ جاتی ہے اور وہ ہے اجرت ، جس کا تعین سرکاری منصوبہ بندی کے تحت ہوتا ہے ۔ کارل مارکس کا مشہور نظر بیہ ہے کہ کسی چیز کی قدر میں اضافہ صرف محنت سے ہوتا ہے ، اس لئے اجرت کا استحقاق صرف محنت کو ہے ، سر ما بیکا سود ، زمین کا لگان اور آجر کا نفع ایک فالتو چیز ہے ، جسے مصنوعی طور پر پیدا کیا گیا ہے ، اس نظر بیکو ' قدر رے زائد کا نظر بین' Theory of پیز ہے ، جسے مصنوعی طور پر پیدا کیا گیا ہے ، اس نظر بیکو ' قدر رے زائد کا نظر بین' Theory of اسلامی تعلیمات

قر آن وسنت میں پیدائش دولت اور تقسیم دولت پراس انداز سے تو گفتگونہیں کی گئی، جس طرح کسی معاشیات کی کتاب میں کی جاتی ہے، لیکن معیشت کے مختلف ابواب میں قر آن وسنت نے جواحکام عطافر مائے ہیں، ان پر نور کرنے سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اسلام میں سرمایہ (Capital ور آجر (Entrepreneur) کی تفریق کو تسلیم نہیں کیا گیا، سرمایہ دارانہ نظام میں کا روبار کے نفع ونقصان کا خطرہ آجر پر ڈالا گیا ہے، اور سرما یہ کو معین شرح سے سود دیا جاتا ہے، اسلام میں چونکہ سود حرام ہے، اس لئے نفع ونقصان کا خطرہ خود سرمائے پر عائد ہوتا ہے، لہذا ہر وہ شخص جو کسی کا روبار میں سرمایہ کاری کر دہا ہو، اسے نفع کی امید کے ساتھ نقصان کا خطرہ بھی مول لینا پڑے گا، اس طرح یا تو یوں کہا جائے کہ اسلامی تعلیمات کی روسے اگر چہ سرمایہ اور آجرا لگ الگ عاملِ پیدائش ہیں کین سرمایہ فرا ہم کرنے {468}

والا ہر فرد چونکہ خطرہ بھی مول لیتا ہے، اس لئے وہ جزوی پاکلی طور بر آجر بھی ہے،اور تقسیم دولت میں سر مائے اور آجرد دنوں کا صلہ منافع ہے، یا یوں کہا جائے کہ سر مایہ اور آجر دوالگ الگ عامل پیدادارنہیں ، بلکہ بیدایک ہی عامل ہےاورتفسیم دولت میں اس کومنافع ملتا ہے ، بہر صورت جس طرح زمین کومعین کرایداورمحنت کومعین اجرت دی جاتی ہےاس طرح سر مائے کو معین سودنہیں دیا جاسکتا،سر مایہ دارانہ نظام میں سر مائے کوزمین پر قیاس کیا جاتا ہے، کہ جس طرح زمین فراہم کرکے ایک شخص معین کرایہ وصول کر سکتا ہے اسی طرح سرمایہ فراہم کرکے معین سود بھی وصول کرسکتا ہے ،لیکن اسلامی احکام کی روسے بیہ قیاس درست نہیں ،صورت حال ہیہ ہے کہ زمین اور سر مائے میں مندرجہ ذیل تین وجوہ سے زبر دست فرق پایا جاتا ہے۔ (۱) زمین بذات خودایک قابل انتفاع چیز ہے،اس سے فائدہ اٹھانے کے لئے اسے خرچ کرنانہیں پڑتا بلکہاس کا وجود برقر اررکھتے ہوئے اسے عامل پیدائش کے طور برجھی استعال کیا جاسکتا ہے ،اور اس سے دوسر ے فوائد بھی حاصل کئے جاسکتے ہیں ،لہذا اس کا کراہ درحقیقت ان فوائد کا معاوضہ ہے جوز مین براہ راست دے رہی ہے،اس کے برنگس سرمایه یعنی رو پیدایسی چیز ہے، جو بذات خود قابل انتفاع نہیں، وہ اس وقت تک انسان کوفائدہ نہیں پہنچا تاجب تک اسے خرچ کر کے اس کے بدلے کوئی قابل انتفاع چیز خرید نہ لی جائے ، لہذاجس نے کسی کورو پی فراہم کیا، اس نے کوئی ایسی چیز فراہم نہیں کی جو براہ راست قابل انتفاع ہو،لہذااس برکرایہ وصول کرنے کا سوال ہی نہیں ، کیونکہ کرایہاس چیز کا ہوتا ہے جس سے اس کا وجود برقر ارر کھتے ہوئے فائدہ اٹھایا جائے۔

(۲) زمین ،مشینری ،آلات وغیرہ ایسی چیزیں ہیں کہان کے استعال سے ان کی قدر میں کمی ہوتی ہے ،اسی لئے ان چیز وں کو جتنا زیادہ استعال کیا جائے گا ان کی قدراتنی ہی تھٹتی جائے گی ،لہذاان چیز وں کا جوکرا بیدوصول کیا جاتا ہے اس میں قدر کے نقصان کی تلافی {469}

بھی شامل ہوتی ہے،اس کے برخلاف روپہ یا لیں چیز ہے کہ محض استعال سےاس کی قدر میں کوئی کمی نہیں ہوتی۔

(۳) اگرکوئی شخص کوئی زمین ،مشینری یا سواری کرایہ پر لیتا ہے تو یہ چیزیں اس کے

ضان (Risk) میں نہیں ہوتیں، بلکہ اصل مالک کے ضمان میں رہتی ہیں، جس کا مطلب یہ ہے کہ اگر یہ چیزیں کرا یہ دار کی کسی غفلت یا زیادتی نے بغیر کسی ساوی آفت کے نتیج میں تباہ ہوجائے یا چوری ہوجائے تو نقصان کرا یہ دار کا نہیں ، بلکہ اصل مالک کا ہوگا اور چونکہ اصل مالک ان کی تباہی کا خطرہ بر داشت کرر ہا ہے اور کرا یہ دار کو اس خطرہ سے آزاد کر کے اپنی ملکیت کے استعال کاحق دے رہا ہے، اس لئے وہ ایک معین کرا یہ کا بچاطور پر حق دار ہے، اس کے برعکس جو شخص کسی کو رو پہ قرض دے رہا ہے، وہ رو پہ یاس کے حضان میں نہیں رہتا ، بلکہ قرض دار کے صفان میں چلا جا تا ہے، جس کا مطلب ہی ہے کہ قرض دار کے قبضے میں جانے جوامی دار کے معان میں چاہ جا تا ہے، جس کا مطلب ہی ہے کہ قرض دار کے قبضے میں جانے خواہ پرلوٹا نے کا ذمہ دار اور پابند ہے اور خوض دار خص اس صورت میں بھی اتنا رو پر قرض دوالے کا نہیں، قرض لینے والے کا ہے، یعنی قرض دار خص اس صورت میں بھی اتنا رو پہ قرض خواہ پرلوٹا نے کا ذمہ دار اور پابند ہے اور چونکہ قرض دار ہے دقرض دیکر اس رہتا ،

اس تشریح کی روشن میں تقسیم دولت کے اسلامی اصول کا سرمایہ دارانہ اصول سے ایک بنیادی فرق توبیہ ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام میں سرمائے کو معین شرح سے سود دیا جاتا ہے جبکہ اسلام میں سرمایہ کا حق منافع ہے ، جو اسے اسی وقت ملے گا ، جب وہ نقصان کا خطرہ بھی برداشت کرے ، یعنی کاروبار کے نفع ونقصان دونوں میں شریک ہو، جس کا طریقہ شرکت یا مضاربت ہے۔

اور دوسرا بنیادی فرق بیر ہے کہ سرمایہ داری ہویا اشترا کیت ، دونوں نظاموں میں

## {470}

دولت كا التحقاق صرف ان عاملين بيدائش كى حد تك محدود ركها كيا ب، جنهو افعمل پیدائش میں خاہری طور پر براہ راست حصہ لیا کمین اسلام کی تعلیمات کا خلاصہ بیر ہے کہ ہر چیز یر حقیقی ملکیت اللہ تعالی کی ہے،اور ہر چیز کی پیدائش کا اصل کا رنامہ اللہ تعالیٰ ہی انجام دیتے ہیں ،جن کی تو فیق کے بغیر کوئی عامل پیدائش ایک ذرہ بھی وجود میں نہیں لاسکتا ،لہذا کوئی بھی عامل پیدائش بذانة آمدنی کاما لک اور مستحق نہیں ، بلکہ اللہ تعالی جس کو مستحق قرار دیں گے وہی مستحق ہوگا، چنانچہاللد تعالی نے اگر چہ آمدنی کا اولین مستحق تو عوامل پیدائش ہی کو قرار دیا ہے، کین دولت کے ثانوی مستحقین کی ایک طویل فہرست رکھی ہے، جو پیدا شدہ دولت میں اسی طرح حقدار ہیں ،جس طرح خودعوامل پیدائش۔ یہ ثانوی مستحقین معاشرے کے وہ افراد ہیں جو اگر چہ قلت وسائل کی وجہ سے اس عمل پیدائش میں براہ راست حصہ ہیں لے سکے ، کیکن اسی انسانی معاشرے کافر دہونے کی وجہ سے اللہ تعالی کی پیدا کی ہوئی دولت میں ان کا بھی حصبہ ہے۔ان ثانوی مستحقین تک دولت پہنچانے کے لئے اسلام نے زکوہ ،عشر ، صد قات، خراج، کفارات، قربانی اور درا ثت کے احکام دیئے ہیں، جن کے ذریعہ دولت کا بڑا حصهان ثانوی مستحقین تک پہنچ جاتا ہے، دولت کے اولین مستحق یعنی عوامل پیدا دار، آمدنی خواہ کرائے کی صورت میں حاصل ہوئی ہویا منافع کی صورت میں،ان میں سے ہر خص اس بات کا پابند ہے کہ وہ اپنی آمدنی میں سے ایک معتد بہ حصہ ان ثانوی مستحقین تک پہنچائے اور بیاس کی طرف سے کوئی احسان نہیں بلکہ اسکے ذیبے ان کاحق ہے۔ چنانچہ قر آن کریم نے ارشاد فرمايا:

> "وفى اموالهم حق معلوم 0 للسائل والمحروم 0 اوران كے مالوں ميں مختاج اور محروم كامعين حق ہے۔ اسى طرح زرعى پيداوار كے بارے ميں ارشاد فرمايا:

{471}

والتواحقه يوم حصاده اورکھیتی کٹنے کے دن اس کاحق ادا کرو۔ پیدائش دولت پریتیوں نظاموں کے مجموعی اثرات بيد تقااشترا كيت ، سرمايه داري اوراسلام كي معاشي تغليمات كاايك مخضر تعارف نتيون نظاموں میں معیشت پر مجموعی حیثیت سے کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں، بیا یک بہت طویل الذیل موضوع ہے، جس کی طرف یہاں محض اشارہ ہی کیا جاسکتا ہے، جہاں تک پیدائش دولت کا تعلق ہے، تو پیچھے بیہ بتایا جاچکا ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام میں ذاتی منافع کے محرک کو بالکل آ زادچھوڑنے کے نتیج میں کیا خرابیاں پیدا ہوئیں؟ پیخرابیاں معاشی بھی ہیں اوراخلاقی بھی، اشترا کیت نے ذاتی منافع کے محرک کو بالکل ختم کردیا جس کے نتیج میں پیدادار کی کمیت (Quantity) اور کیفیت (Quality) دونوں میں کمی آئی ، کیونکہ اشتر اکیت میں ہر کام کرنے والے کو طے شدہ اجرت ہی ملتی ہے تو اس کواس کام سے ذاتی دلچ سی نہیں ہوتی جو اسے کارکردگی بہتر بنانے برآ مادہ کرتی ۔اس کا تھوڑ اسااندازہ آپ اس بات سے کر سکتے ہیں کہ پاکستان میں بھی ایک مرتبہ مختلف صنعتوں کو قومی ملکیت میں لے لیا گیا تھا اور بیراسی اشتراکی بروپیگنڈے کا نتیجہ تھا، سالہا سال کے تجربے کے بعد قومی ملکیت میں لئے گئے ادارے مسلسل انحطاط پذیر رہے،جس کے نتیجے میں بالآخرانہیں دوبارہ ذاتی ملکیت میں دیا جار ہاہے، جس کے لئے آج کل نج کاری (Privatization) کی اصطلاح استعال ہور ہی - 2-یہی حال روس میں ہوا کہ پیدا وار کی کمیت اور کیفیت میں اتنا نقصان آیا کہ ملک د یوالیہ ہونے کے قریب ہو گیا، سوویت یونین تو بعد میں شکست وریخت کا شکار ہوا، کیکن اس سے کئی سال پہلے جب سوویت یونین کے حکمران کمیونز م کوسنیجالا دینے کی کوشش کررہے

{472}

تھے، اس وقت سوویت یونین کے صدر میخائل گور باچوف نے ملک کی تعمیر نو کا بروگرام اپنی کتاب پیرس ٹرائیکا (Perestroica) میں پیش کیا تھا،اس کتاب میں اس نے کمیونز م کی براہ راست تر دیزہیں کی تھی ، کیکن اس بات پرزور دیا کہ اشترا کیت کی نٹی تشریح کی ضرورت ہے اوراس نئی نشریح میں اس بات کا بار باراعتر اف کیا کہ اب ہمیں اپنی معیشت از سرِ نوتقمیر کرنے کے لئے بازار کی قوتوں (Market Forces) سے ضرور کام لینا پڑے گا۔ اسلام نے ایک طرف ذاتی منافع کے محرک کوشلیم کیا، جو پیداوار کی کمیت اور کیفیت میں اضافے کاموجب ہوتا ہے۔لیکن دوسری طرف اس پروہ پابندیاں عائد کردیں ، جواسے ان معاشی اوراخلاقی خرابیوں سے باز رکھ سکے، جوسر مایہ دارانہ نظام کا لازمی خاصہ ہے۔اس کے علاوہ سرمایہ دارانہ نظام میں سود کی اجازت کا ایک پہلویہ بھی ہے کہ سی کاروبارکوسر مایہ فراہم کرنے والا کاروبار کی بہبود سے قطعی لاتعلق رہتا ہے،اس کواس سے غرض نہیں ہوتی کہ کاروبارکوفائدہ ہوایا نقصان ، کیوں کہ اس کو ہرصورت میں معین شرح سے سود ملنا ہے، اس کے برخلاف اسلام میں چونکہ سود حرام ہے اس لئے کسی کاروبار کو سرمایہ فراہم کرنے (Financing) کی بنیاد شرکت اور مضاربت پر ہی ہوسکتی ہے،اس صورت میں سر مایہ فراہم کرنے والے کی یوری خواہش اورکوشش ہیہ ہوگی کہ جس کا روبار میں اس نے سر مایہ لگایا ہے وہ ترقی کرے،اوراسے نفع حاصل ہو، خاہر ہے کہ اس سے پیدائش دولت پر بہتر ا ثرات قائم ہوں گے۔

تقسیم دولت پرتینوں نظاموں کے اثرات

جہاں تک تقسیم دولت کا تعلق ہے،اشترا کیت نے ابتداءً بید عویٰ کیا تھا کہ منصوبہ بند معیشت میں آمدنی کی مساوات قائم ہوگی،جس کا مطلب بیدتھا کہ تمام افراد کو برابر آمدنی {473}

ملے، کیکن پیچض ایک نظریاتی خواب تھااور بعد میں نہصرف پیرکہ عملاً کبھی مساوات قائم نہیں ہوئی ، بلکہ نظریاتی طور بربھی مساوات کا دعویٰ واپس لے لیا گیا ،اور وہاں بھی اجرتوں کے درمیان شدید تفاوت قائم ہوا، چونکہ اجرتوں کا تعین تمام تر حکومت کرتی تھی،اس لئے اس تعين ميں ايب عام مز دوركوكۇ خلنہيں تھااورا گراسكوا جرت كاية يين غير منصفا نەمحسوس ہوتو اس کےخلاف جارہ جوئی کی بھی کوئی گنجائش نہیں تھی ۔سر مایہ دارانہ نظام میں کم از کم یہ ہوتا ہے کہ اگر مز دوراپنی اجرت بڑھوا نا جا ہیں تو اس کے لئے نہ صرف بیر کہ آواز بلند کر سکتے ہیں بلکہ احتجاج کے دوسرے ذرائع مثلا ہڑتال وغیرہ بھی اختیار کر سکتے ہیں کیکن اشترا کی نظام ساست میں اس قسم کی آواز بلند کرنے یا احتجاج کے ذرائع اختیار کرنے کی بھی کوئی گنجائش نہیں ۔اس لئے عملاً اشتراکی ممالک کے محنت کشوں کا معیار زندگی سرمایہ دارانہ نظام کے مز دور سے بھی کم تر رہا،اور بالآخرلوگوں نے نتگ آکر پھراسی سر مایہ دارانہ نظام کا خیر مقدم کیا، جس سے وہ نکل کر بھاگے تھے، بیہ نتائج ان ملکوں میں زیادہ واضح طور پر مشاہدے میں آئے ، جہاں ایک ہی ملک کا پچھ حصہ اشتر اکیت کے زیرِ اثر تھا اور دوسرا حصہ سر مایہ دارانہ نظام کے زیر اثر تھا،مثلامشر تی اور مغربی جرمنی ،مغربی جرمنی ترقی کرتا ہوا کہیں سے کہیں پہنچ گیا،اور مشرقی جرمنی اس کے مقابلے میں بہت پیچھے رہا، وہاں کے مزدوروں کی حالت بھی مغربی جرمنی کے مقابلے میں پس ماندہ رہی۔ یہاں تک کہلوگوں نے ننگ آگردیوار برلن تو ڑ دی،اور اشترا کیت کی ناکامی کاعملاً اعتراف کرلیا۔ کیکن اس کا بیہ مطلب نہیں کہ سرمایہ دارانہ نظام میں تقسیم دولت واقعتاً منصفانتھی، واقعہ بیہ ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام کی جن خرابیوں کے ردعمل کے طور براشترا کیت وجود میں آئی تھی وہ بڑی حد تک اب بھی برقر ار ہیں، ذاتی منافع کے محرک کو بےلگام چھوڑنے سے اجارہ داریاں اب بھی وجود میں آتی ہیں۔سود، قماراور سٹے کا بازاراب بھی گرم ہے،جس کے نتیج میں ہزار ہاعوام کی دولت بھچ بھچ کر چندافراد کے ہاتھوں میں سمٹتی

{474}

رہتی ہے،اورعوام کے سفلی جذبات کو برا پیچنۃ کر کے ان سے پیسے کھینچنے کاعمل اب بھی جاری ہے ، بہت سے سر مایہ دارمما لک میں ایسے لاکھوں افراد ابھی موجود ہیں، جن کے پاس سرچھیانے کو گھرنہیں اور سردیوں کی راتوں میں زیرز مین ریلوےاسٹیشنوں میں پناہ لیتے ہیں۔ اس صورت حال کی بہت بڑی ذمہ داری سود ، قمارا ور سٹے پر عائد ہوتی ہے۔قمارا ور سٹے میں توبیہ بات واضح ہے کہ ان کے ذریعہ بہت سے افراد کا سر مایہ کچچ کچچ کرکسی ایک شخص کی جیب پر کردیتا ہے، کیکن سود کے نتیج میں تقسیم دولت میں جونا ہمواری پیدا ہوتی ہے، اس کی طرف عام طور سے توجہ ہیں دی جاتی ،حالانکہ واقعہ بیہ ہے کہ سود بہرصورت تقسیم دولت کے توازن میں بگاڑ پیدا کرتا ہے، کیونکہ جوشخص کسی دوسرے سے قرض کیکر کاروبار کرتا ہے، اگر اسے کاروبار میں نقصان ہوتو قرض دینے والا بہرصورت اپنے سود کا مطالبہ جاری رکھتا ہے، بلکہ سود درسود ہوکراس کی واجب الاداء رقم کہیں سے کہیں پہنچ جاتی ہے۔اس طرح قرض لینے والا سرا سرنقصان میں ہےاور قرض دینے والا سرا سرفائدہ میں ۔ دوسری طرف جو بڑے سر مایہ دار بنکوں سے بھاری رقمیں کیکر بڑے پیانے کے کاروبار کرتے ہیں ،ان کواپنے اس کاروبار میں بھاری نفع ہوتا ہے،اس کا وہ بہت تھوڑ احصہ سود کی شکل میں بنک کواور بنگ کے واسطے سے امانت دارعوا م کونتقل کرتے ہیں ، باقی سارانفع خودر کھتے ہیں اور اس طرح دونوں صورتوں میں تقسیم دولت غیرمتوازن ہوتی ہے۔ اس کوایک سادہ سی مثال سے ہچھنے کی ضرورت ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام میں بکثر ت ایپاہوتا ہے کہایک شخص نے اپنی جیب سےصرف دس لا کھرو یے کسی کاروبار میں لگائے اور نوے لاکھرویے بنک سے قرض لے لئے، اور اس طرح ایک کروڑ روپے سے تجارت کی ، جب اتنی بھاری رقم سے تجارت کی جائے گی تو اس پر نفع کی شرح بھی بہت زیادہ ہوگی ،فرض سیجئے کہ کاروبار میں پچاس فیصد نفع ہوااورایک کروڑ کے ڈیڑ ھ کروڑ بن گئے، تو بیر سر مایہ دار

{475}

پچاس لا کھ کے نفع سے صرف پندرہ لا کھرویے سود کے طور پر بنک کو دےگا، جس میں سے بنك اپنا نفع ركھ كرىمشكل دس يا بارہ لا كھروپے ان سينكر وں عوام ميں تقسيم كرے گا جن كى امانیتی اس کے پاس جمع ہیں،جس کا خالص نتیجہ بیہ ہے کہ اس کاروبار میں جن سینکڑوں افراد نے نوے لا کھرویے کا سر مایہ لگایا تھا،اورانہیں کے سر مایہ نے درحقیقت اتنے بھاری نفع کو ممکن بنایا، ان میں تو کل دس بارہ لا کھرو بے تقسیم ہوئے اور جس سرمایہ دار نے کل دس لا کھ رویے کی سر مایہ کاری کی تھی ،اسے کاروبار کے نفع کی صورت میں پینیٹیس لا کھروپے ملے ، پھر دلچسپ بات ہیہ ہے کہ بیر پندرہ لا کھروپے جو بنک کو دیئے گئے اور بنک کے واسطے سے عوام تک پہنچ،ان کوسر مایہ داراینی مصنوعات کی لاگت میں شامل کرتا ہے،اور جو بالآخراسکی جیب پرنہیں پڑتے بلکہ عام صارفین کی جیب پر پڑتے ہیں ، کیونکہ اس کاروبار میں اس نے جو مصنوعات تیار کیس ان کی قیمت مقرر کرتے وقت بنک کو دیئے ہوئے سود کی رقم بھی قیمت میں شامل کرتا ہے اور اس طرح درحقیقت اس کی اپنی جیب سے چھ خرچ نہیں ہوا اور اگر کاروبار میں سی ساوی آفت پاکسی حادث وغیرہ کی وجہ سے نقصان ہونے لگے تو اس نقصان کی تلافی انشورنس کمپنی کے ذریعہ کرالی جاتی ہےاوراس انشورنس کمپنی میں بھی ان ہزار ہاعوام کا پیسہ جمع رہتا ہے جو ماہ بماہ سال بسال اپنی کمائی کا ایک حصہ یہاں جمع کراتے رہتے ہیں، لیکن نہان کے سی تجارتی مرکز کوآ گ گتی ہےاور نہ کوئی اور حادثہ پیش آتا ہے،اس لئے عمومًا یسے جمع ہی کراتے ہیں ،نگلوانے کی نوبت کم آتی ہے۔

دوسری طرف اگراس قشم کے بہت سے سرمایہ دارکسی بھاری نقصان کی وجہ سے بنک کو قرضے واپس نہ کرسکیں ، اوراس کے نتیج میں بنک دیوالیہ ہوجائے ، تو اس صورت میں ان سرمایہ داروں کی تو بہت کم رقم گئی ، نقصان ساراان امانت داروں کا ہوا جن کے پیسے کے بل سرمایہ دارکا روبارکرتے ہیں۔ {476}

خلاصہ بیہ ہے کہ سود کے اس نظام کی دجہ سے پوری قوم کے سرمائے کو چند بڑے سرما یہ داراپنے مفاد کے لئے استعال کرتے ہیں اور اس کے بدلے میں قوم کو بہت تھوڑ اسا حصہ واپس کرتے ہیں اور بیتھوڑ احصہ بھی اشیاء کی لاگت میں شامل کر کے دوبارہ عام صارفین ،ی سے وصول کر لیتے ہیں اور اپنے نقصان کی تلافی بھی عوام کی بچتوں سے کرتے ہیں اور اس طرح سود کا مجموعی رخ اس طرف رہتا ہے کہ عوام کی بچتوں کا کاروباری فائدہ زیادہ تربڑے سرمایہ داروں کو پنچ، اور عوام اس سے کم سے کم مستفید ہوں ، اس طرح دولت کے بہاؤ کارخ ہمیشہ او پر کی طرف رہتا ہے۔

افسوس بیر ہے کہ جب سے دنیا میں صنعتی انقلاب ہریا ہوا ،اس وقت سے کوئی ملک ایسی مثال پیش نہیں کر سکا، جہاں صنعت اور تجارت کی ترقی کے ساتھ ساتھ اسلام کے معاشی احکام بھی پوری طرح نافذ ہوں، اس لئے کسی عملی نمونے کے حوالے سے بیہ بات نہیں کہی جاسکتی کہاسلام کی تعلیمات برعمل کرنے سے تفسیم دولت میں کسی طرح توازن پیدا ہوتا ہے لیکین خالص نظریاتی نقطۂ نظر سے نور کیا جائے تو اس نتیج تک پہنچنے میں دیرنہیں گے گی کہ اسلامی تعلیمات برعمل کی صورت میں دولت کی تقسیم سر مایہ دارانہ نظام کے مقابلے میں کہیں زیادہ متوازن ہوگی۔اگرایک حرمت سود کے مسئلے ہی کو لے لیا جائے تو اس سے بھی بیہ بات واضح ہوسکتی ہے کیونکہ سود کے ممنوع ہونے کے بعد کسی کا روبارکوسر مایہ کی فراہمی نفع نقصان میں شرکت کی بنیاد ہی پر ہو سکتی ہے، اور اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ اگر روپیہ لینے والے کو نقصان ہوا ہے تواس میں روپیددینے والابھی شریک ہوگا،اورا گرنفع ہوا ہے تو روپیددینے والا اس نفع کے فيصد حصے کاحق دار ہوگا،لہذا مذکورہ بالامثال میں اگر سرما بیدار نے بنک سے نوّے لا کھرو یے لیتے وقت شرکت یا مضاربت کی بنیاد پر معاملہ کیا ہواوراس کے اور بنک کے درمیان اگر ساتھ فیصداور جالیس فیصد کا تناسب بھی طے ہوا ہوتو پچاس لا کھ کے منافع میں سے کم از کم

## {477}

بیں لا کھروپے اسے بنک کونتقل کرنے پڑیں گے اور بنک کو دیئے جانے والے نفع کانعین چونکہ اشیاء کی فروختی کے بعد ہوگا اس لئے اس کو اشیاء کی لاگت میں شامل کرکے قیمت کے ذریعہ عوام سے وصول نہیں کیا جاسکتا۔

پھر جونفع اس طرح سر مایہ دار کو حاصل ہوگا ،اس میں سے بھی زکوۃ اور صدقات وغیرہ کے ذریعہ ایک بڑا حصہ وہ غریب عوام کی طرف منتقل کرنے کا پابند اور ذمہ دار ہوگا ، اس کا واضح نتیجہ بیہ ہے کہ دولت کے بہاؤ کا رخ چند سر مایہ داروں کے بجائے ملک کے عام باشندوں کی طرف ہوگا ،اور جن عوام کی بچتوں سے ملک کی صنعت و تجارت فروغ پار ہی ہے، اس کے منافع میں وہ زیادہ بہتر شرح سے حصہ دار ہوں گے۔

\_\_\_\_\_

\_\_\_\_\_

{478}

سياست كااسلامي وغيراسلامي نظام

جمہوریت وسیکوٹرم کا تعارف: اس نظام کوزیادہ تفصیل کے ساتھ سمجھنااس لئے بھی ضروری ہے کہ ہمارے دور میں جمہوریت کو ہی سب سے بہتر نظام سیاست قرار دیا گیا ہے، کوئی شخص جمہوریت پراعتراض کی زبان کھولے تو وہ سیاست کی اصطلاح میں کا فر سے کم نہیں، اس لئے اس کو قدرتے تفصیل کے ساتھ سمجھنا ضروری ہے۔

جمہوریت کا لفظ در حقیقت ایک انگریزی لفظ' 'Democracy' کا ترجمہ ہے اور انگریزی میں بھی بیہ یونانی زبان سے آیا ہے اور یونانی زبان میں''Demo'' عوام کو کہتے ہیں،''Cracy' یونانی زبان میں حاکمیت کو کہتے ہیں،اس لئے عربی میں جب اس کا ترجمہ كيا كيا ب توات 'ديمة راطيه' كها كيا ، عربي زبان مي جمهوريت نهين بولت ، مم اردو میں جب ''Democracy'' کاتر جمہ کرتے ہیں تو جمہوریت کہتے ہیں، کیکن عربی میں جمہوریت کے لفظ سے بیہ مفہوم کوئی نہیں شمجھے گا ، سہر حال جمہو ریت کا بنیا دی تصور بیہ ہے کہ حاکمیت کاحق عوام کو حاصل ہے، لہذا جمہوریت کے معنی ہوئے ایسا نظام حکومت جس میں عوام کو پاعوام کی رائے کوئسی نہ کسی شکل میں حکومت کی پالیسیاں طے کرنے کے لئے بنیاد بنایا گیا ہو،ویسے جمہوریت کی جامع ومانع تعریف میں بھی خود علماء سیاست کااتنا زبردست اختلاف ہے کہ ایک کی تعریف دوسرے سے ملتی نہیں ہے، لیکن بحیثیت مجموعی جومفہوم ہے وہ یہی ہے کہ اس سے ایسا نظام حکومت مراد ہے جس میں عوام کی رائے کوئسی نہ کسی شکل میں حکومت کی پالیسیاں طے کرنے کی بنیاد بنایا گیا ہو۔

{479}

جمهوريت كافلسفهاورفكرى بنيادين:

یورب میں نشأ ۃ ثانیہ کے بعد ایک فکری آزادی کا دور شروع ہوا، اس سے پہلے کلیسانے سب کو باندھا ہواتھا، اور کلیسائے بیان کئے ہوئے نظریات اورافکار سے سرمو اختلاف كرنے والے کو بدعتی قراردے کرتشدد کا نشانہ بنایا جا تاتھا؛ بلکہ بعض اوقات زندہ جلادیا جاتا تھا؛ کیکن پورپ کی نشأ ۃ ثانیہ کے بعد جب ان کے پاس اندلس وغیرہ سے علوم منتقل ہونا شروع ہوئے تو پھرلوگوں میں اپنے طور پرخودسو چنے اور سمجھنے کار جحان پیدا ہوا، اور اگرچہ چرچ کا اختیار اس وقت بھی سیاسی طویر بڑ امشحکم تھا،اور جن لوگوں نے سوچ کی نئی راہیں نکالنے کی کوشش کی ،ان کو چرچ کی طرف سے فی الجملہ بڑی مصیبتدوں کا بھی شکار ہونا پڑا ،لیکن پیچریک جوآ زادخیالی کی تحریک تھی ، باوجود ظلم دستم کے چلتی رہی ، رفتہ رفتہ چرچ کے خلاف ایک نفرت کی فضا پیدا ہوتی گئی، اور دھیرے دھرے چرچ کا اقتدار بھی کم ہو گیا، چنانچہ زندگی کے مختلف شعبوں میں مختلف مفکرین پیدا ہوئے، جنہوں نے چرچ کے بنائے ہوئے غیر فطری نظام سے بغاوت کر کے نئے افکارلوگوں میں پھیلا نے شروع کئے۔ یہاں دوسرے موضوعات سے ہمیں بحث نہیں، کیکن مغربی دنیا میں جمہوریت کی صورت گری جن مفکرین نے کی ،اورجن کوجد بدآ زادخیال جمہوریت کا بانی سمجھا جاتا ہے، وہ تین فکسفی ہیں جنہوں نے Liberal Democracy کی داغ بیل ڈالی،ایک وولٹائر (Voltire) دوسرا مونظيسكو (Montesquiue) تيسرا روسو (Rousseau) يدتين افراد ہیں،جنہوں نے اپنے اپنے نظریات اور فلسفے کی بنیاد پرایسےا فکارد نیامیں پھیلائے جس کے نتیجہ میں جمہوریت وجود میں آئی ، پینینوں شخص فرانس کے ہیں۔ ان میں سے جوسب سے پہلاشخص ہے، یعنی وولٹائر، بیستر ھویں صدی کے آخر میں

پیدا ہوا تھا، اوراٹھار ویں صدی میں اس کا انتقال ہوا، اس نے فلسفے، سائنس اور آرٹ کے ہر

{480}

شعبے میں بہت می کتابیں کہ صحی ہیں، اور اس کی تحریروں کا مجموعہ تقریباً ۹۰ مرجلدوں میں شائع ہوا ہے، وولٹائر نے مذہب کے بخیاد هیڑے اور بید عودی کیا کہ جتنے آسانی مذاہب ہیں، سب تحریف شدہ ہیں، اور اصل میں انسان کا ایک ہی مذہب ہونا چا ہے ، اوروہ فطری مذہب ہے، اس کو انگریز ی میں Natural Religion کہتے ہیں، بعض لوگ یہ بھی کہتے ہیں کہ وولٹائر نے خدا کے وجود میں تشکیک کانتے ہویا ہے، لیکن اتنی بات ضرور ہے کہ اس نے بیکہا کہ انسان کا ایک فطری مذہب ہونا چا ہے ، اس کے تحت انسان پیدا ہونے کے بعد خدا تعالیٰ کے وجود کو تسلیم کر لیو کر لے، اس کے بعد عام مذاہب میں جوا خلاق یا قانونی ہدایات دی جاتی ہیں، ان کی اور مذہبی نظاموں کی کوئی دائمی حیث ہیں ہے۔

وولٹائر کے نظریات کی دوسری بات جوسب سے زیادہ مؤثر ہوئی، وہ یہ ہے کہ مذہب انسان کا ذاتی معاملہ ہے، اور کوئی اتھارٹی دوسرے کوئسی مذہب کے حق اور باطل ہونے کا قائل نہیں کرسکتی، بلکہ بیانسان کا ذاتی معاملہ ہے، وہ اگر چاہے تو بت پرستی کرے اور اگر چاہے تو آسمانی مذہب اختیار کرے، اور چاہے تو یہودی بن جائے یاعیسائی بن جائے، بیاس کا ذاتی معاملہ ہے، اس میں نہ چرچ کو دخل اندازی کی ضرورت ہے اور نہ حکومت یعنی State کو، حکومت کا مذہب سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

مذہب کے حق وباطل ہونے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا: ذیبہ سے تو باطل ہونے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا:

اسی نظریے نے آگ بڑھ کر بیشکل اختیار کر لی کہ آج مغربی دنیا میں زیادہ تر مذہب کے بارے میں جو تصور ہے، وہ بیہ ہے کہ مذہب میں حق اور باطل کا کوئی سوال نہیں ہے کہ کون سامذہب حق ہے اور کون سامذہب باطل ہے؟ بلکہ مذہب انسان کی ذاتی تسکین کا ذریعہ ہے، یعنی مذہب ایک ایسی چیز ہے جس کے ذریعہ انسان ایپ نفس اورروح کو تسکین دیتا ہے، اگر اس کونماز پڑھنے میں تسکین ملتی ہے تو اس کے لئے وہی برحق ہے اور اگر کسی کو بت {481}

کے سامنے ہاتھ جوڑنے میں تسکین ملتی ہے تو اس کے لئے وہی برحق ہے،اورا گرکسی کومرا قبہ میں تسکین ہوتی ہے تواسے مراقبہ ہی کرنا جاہئے ،اس کے وجود کو جو مذہب بھی تسکین دیتا ہو، اس کے لئے وہی برحق ہے،لہذا مذہب میں حق اور باطل کا سوال نہیں ہے، بید نقطہُ نظر ہے جو آج پورے مغرب میں پھیلا ہواہے، چنانچہ وہ کہتے ہیں کہ مذہب چوں کہایک ذاتی معاملہ ہے،اور ہر شخص کواختیار ہے کہ اپنی تسکین کے لئے جو مذہب جا ہےاختیار کرے،اس لئے ہر شخص کو دوسرے کے مذہب کا احتر ام کرنا جاہئے اور روا داری سے کام لینا جاہئے ، اس میں بحث ومباحثة كركےا يک دوسرے کو قائل کرنا اور مناظر ہ کرنا ہے کا رہے، دوسرے کے مذہب کا احترام بھی اس بنیاد برنہیں کہ مذہب فی نفسہ کوئی قابل احترام چیز ہے، بلکہ اس لئے کہ ایک آ دمی نے اپنی تسکین کے لئے وہ ذریعہ اختیار کیا ہے،لہذاتم اس کا احتر ام کرو،جیسا کہ سی شخص نے اپنی تسکین کے لئے مکان بنایا تو آپ کے ذمہ بیفرض ہے کہ اس کا احترام کریں،اس کے مکان کی حیار دیواری میں بلا اجازت داخل نہ ہوں،اسی طرح کسی شخص نے ا پنامذہب اختیار کیا ہے، وہ مذہب اس کا ذاتی معاملہ ہے، آپ کوکوئی حق نہیں پہنچنا کہ آپ اس کی تر دید کریں۔

جب بیہ بات طے ہوگئی ہے کہ مذہب ذاتی معاملہ ہے، اور ذاتی تسکین کا ذریعہ ہے، اس لئے اس کاریاست اور حکومت سے کوئی تعلق نہیں ہے، چنا نچہ ' حکومت کا کوئی مذہب نہیں ہوتا'' اسی سوچ کی بنیا د پر سیکولر ازم کا نظر سیہ پیدا ہوا، سیکولرا زم کا نام تو آپ نے سنا ہوگا، اس کے لفظی معنی '' دنیا وی' ہیں، سیکولر کہتے ہیں ہر اس چیز کو جو دنیا وی مصالح اور دنیا وی منا فع کے لئے بنائی گئی ہو، یا جس میں کوئی دنیا وی مصلحت ہو، یعنی سیا کی ایسا نظام ہے جو صرف دنیا وی فائدوں کے لئے وضع کیا گیا ہے، اور جو خاصلتاً دنیا وی منافع و مصالح کو پیش نظر رکھتا {482}

کا مطلب میہ ہے کہ ریاست کا مذہب سے کوئی تعلق نہیں ہونا چاہئے ، بلکہ ریاست خالصتا دنیاوی منافع ومصالح کے تحت چکنی چاہئے ، کیوں کہ مذہب انسان کا ذاتی معاملہ ہے ، یہ سارا فلسفہ دولٹائر کے نظریات پرمینی ہے اوراس کے بیچھےا یک کمبی کہانی ہے ، وہ میہ ہے کہ چرچ نے تھیوکر لیمی کی شکل میں جو کچھ کیا تھا یہ حقیقت میں اس کا رڈمل تھا، چرچ نے چوں کہ مذہب کے نام پر بہت ظلم وستم ڈھائے تھے ، اس لئے مفکرین پر اس کا رڈمل می ہوا کہ ان کے دل میں بیہ بات آئی کہ جب تک مذہب کا جو اا تار کرنہیں پھینکو گے ، اس وقت تک ترقی نہیں کر سکتے ، میہ جو اس طرح ا تارا گیا کہ سیکولراسٹیٹ کا نظر ہیپین کیا گیا۔ سیکولرزم کا مفہوم :

انسائیلو پیڈیا برٹانیکا میں سیکولرزم کا یہ مفہوم بیان کیا گیا ہے: ''سیکولرزم ایک ایس اجتماعی تحریک کانام ہے، جس کااصل ہدف لوگوں کی توجہ امور آخرت کے اہتمام سے ہٹا کر صرف دنیا کوان کی توجہ کا مرکز بناناتھا، کیوں کہ قرون وسطی میں لوگ دنیا سے کنارہ کش کا شدیدر بحان رکھتے تصاور دنیا سے بےرغبت ہو کر خدا تعالی اور آخرت کی قکر میں منہمک رہتے تھے، اس رجحان کے بالمقابل انسانی جذبہ اور رجحان کو بروئے کارلانے کے لئے سیکولرزم وجود میں آیا اور دور نشاۃ ثانیہ میں لوگوں نے انسانی اور ثقافتی سرگر میوں اور دنیا کے مرغوبات کے حصول میں زیادہ دل چیسی کا اظہار شروع کر دیا، سیکولرزم کی جانب سے پیش قد می تاریخ جدید کے تمام صر میں دین (مسیحیت) سے متفاد تحریک کی حیثیت میں آ گے بڑھتی اور ارتقاء حاصل کرتی رہی۔'

(۱) د نیوی روح یاد نیوی رجحانات دغیر ہ بالخصوص اصول وعمل کاایسا نظام جس میں ایمان اورعبادت کی ہرصورت کورد کردیا گیا ہو۔ {483}

(۲) به عقیدہ کہ مذہب اورکلیسائی امور کا امورملکت اور تربیت عامہ میں کوئی دخل نہیں ہے۔ آ کسفورڈ ڈ کشنری میں سیکولر کے لفظ کی اس طرح توضیح کی گئی ہے: (۱) د نيوي يامادي ليعني جوديني ياروحاني نه *هو ، جيسے لا ديني تربيت ، لا ديني فن* يا موسیقی، لادینی اقتدار و حکومت جو کلیسا کی حکومت کے متناقض ہے۔ (۲) بہرائے کہ دین (مذہب) کواخلاق وتربیت کی بنیا دیزہیں ہونا چاہئے۔ نیوتھر ڈورلڈ ڈشنری میں سیکولرزم کی پی تعریف کی گئی ہے:'' زندگی یازندگی کے خاص معاملہ سے متعلق وہ روپیجس کی بنیا داس بات پر ہے کہ دین یا دینی اعتبارات کا حکومت میں دخل نہیں ہونا جا ہئے، یادینی اعتبارات کو نظام حکومت سے قصد اُدور رکھنا جا ہئے، جس سے مراد مثلاً حکومت میں خالص لا دینی سیاست ہے اور دراصل بیا خلاق کا ایک اجتماعی نظام ہے جس کی اساس اس نقطہ نظریر ہے کہ معاصر زندگی اوراجتماعی وحدت ایسے مل اورایسی اخلاقی اقدار پر قائم ہوجس میں دین کا کوئی دخل نہ ہو۔' سيكولرزم كالبس منظر: مغربی دنیا میں سیکولرزم کے ظہور کے متعدد مذہبی ،فکری ،نفسیاتی ،تاریخی اور عملی اسباب دوجوه تھے، مگریہ تمام اسباب اور وجوہ صرف مغربی دنیا کے ساتھ مخصوص تھے، ان کا د نیائے اسلام سے کوئی تعلق نہیں ، لہذاعالم اسلام کواس باب میں ان کی تقلید نہیں کر نی چاہئے۔ مغربي د نیامیں سیکولرزم کے ظہور کے اسباب حسب ذیل ہیں : الف: زندگی کی اللہ تعالیٰ اور قیصر کے درمیان نقسیم: چوں کہ سیحیت کی تعلیمات میں ا یسی متعدد چیزیں موجود ہیں جولا دینی فکر (سیکولرزم) کی تائید کرتی ہیں، یعنی دین اور حکومت {484}

یاروحانی اقتد اراورد نیاوی اقتد ار میں فرق کی وہ تائید کرتی ہیں، گویا مسیحیت خودزندگی کے ان دونوں پہلوؤں میں تفریق کی قائل ہے، چنانچہ ایک پہلولیعنی دنیاوی اقتد ارقیصر کے لئے ہے اور دوسرایعنی روحانی اقتد اراللہ تعالی کے لئے، خودانجیل میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا یہ قول نقل کیا گیا ہے:' جو حصہ قیصر کا ہے قیصر کودے دواور جواللہ تعالیٰ کا ہے وہ اللہ تعالیٰ کودے دو۔'

اس امر کی تائید مغربی فکر کی تاریخ کے مطالعہ سے بھی ہوتی ہے کہ اہل مغرب نے کبھی اللہ تعالیٰ کو اس طرح نہیں پہچانا جس طرح ہم مسلمان پہچا نتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہر شئے کو محیط ہے اور دنیا کا کوئی ذرہ اس سے چھپا ہوانہیں، اس کا علم اور اس کی رحمت ہر شئے پر محیط ہے، اس نے ہر شئے کو گن کر شار کیا ہوا ہے اور ہر شئے کی اس کے یہاں مقدار منعین ہے، اس نے انسانوں کو ڈرانے اور بشارت دینے کے لئے رسول اور پیغ بر بھیج اور ان کے ساتھ حق پر شتم ل کتاب نازل کی ؛ تا کہ وہ اس کے ذکر یولو کوں کے درمیان فیصلہ کریں ، لیکن مواس نے کاملہ نہیں رکھتا ، وہ کا سات کی سی شئے سے واقت نہیں، وہ سی معاملہ کی تہ ہے ہواکس شئے کاعلم نہیں رکھتا ، وہ کا سات کی کسی شئے سے واقت نہیں، وہ کسی معاملہ کی کہ سواکسی شئے کاعلم نہیں رکھتا ، وہ کا سات کی کسی شئے سے واقت نہیں، وہ کسی معاملہ کی کہ سواکسی شئے کاعلم نہیں رکھتا ، وہ کا سات کی کسی شئے سے واقت نہیں، وہ کسی معاملہ کی کہ ہوا ہے :' ہی بے چارا مسکین خدا انگریز وں کے باد شاہ کی طرح ہے جو باد شاہ تو ہے گر

اسلام ایسے بے اختیار اور سکین خدا سے واقف نہیں جوانسان اور کا ئنات سے بالکل الگ اور بے تعلق ہو، اور نہ اسلام میں زندگی کی وہ تقسیم ہے جس سے مغرب کی مسیحی فکر آشنا ہے، جوانسان اور اس کی زندگی کو اللہ تعالیٰ اور قیصر کے دو حصوں میں بانٹ دیتی ہے، اسلام میں بادشاہ یا حکمر ان اللہ تعالیٰ کا بندہ ہوتا ہے، اس کے حکم کے تابع ہوتا ہے اور اس کے نما م

#### {485}

بندوں کی طرح وہ بھی اس کے اوا مرونوا ہی کا پابند ہوتا ہے۔ اسلام کاعقیدہ تو حید اللہ تعالیٰ کی بندگی ،اس کی عبودیت ،اس کی حکمرانی اوراس کی اطاعت وفر ماں برداری میں کسی طرح شرک کی تنجائش باقی نہیں رہنے دیتا ، چنا نچہ مسلمان صرف اللہ تعالیٰ ہی کورب ما نتا ہے،صرف اللہ تعالیٰ ہی کومولا جانتا ہے، اور صرف اللہ تعالیٰ ہی کو حاکم تسلیم کرتا ہے، جیسا کہ سورۂ الاخلاص اور سورۂ الانعام میں اس کی وضاحت کی گئی ہے، اس لئے بیہ بات ضروری ہے کہ مسلمان کا پورا وجود اور اس کی تمام زندگی خالصة ڈاللہ کی مطبع اور اس کی تابع فر مان ہو۔

قل ان صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العلمين. (الانعام: ١٦٢) سيكولرزم اورالحاد:

الحادیہ ہے کہ اللہ کے وجود کا انکار کر دیا جائے ،جیسا کہ پرانے مادہ پر ستوں یا تاریخی مادیت کے پر ستارا شتر اکیوں کا مذہب ہے،لیکن جہاں تک سیکولرزم کا تعلق ہے،اس میں اللہ تعالیٰ کا انکارلازمی اور ضروری نہیں، اگر چہ لا دینیت کے حامی بعض لوگ اللہ تعالیٰ کے وجود ،رسالت وحی اور آخرت کا انکار کرتے ہیں،لیکن بیا نکار' لا دینیت' کے نظریہ کالازمی حصہ نہیں۔

چنانچ مغرب کے لادیذیت پسندلوگ ملحداور اللہ تعالیٰ کے منگر نہیں تھے، بلکہ وہ صرف سائنسی امور اورزندگی کے معاملات میں کلیسا کی مداخلت کورد کرتے تھے، ان کا مقصو دصرف اتنا تھا کہ مذہب، جو رجال دین اور کلیسا کی صورت میں موجود ہے، اسے حکومت، سیاست ، اقتصادیات، معاشیات، تربیت، ثقافت اورزندگی کے دیگر اجتماعی امور میں اثر انداز ہونے کی اجازت نہیں ملنی چاہئے ۔ مگر اس معاملہ میں اسلام کے درمیان اور مسحیت کے درمیان بہت بڑا فرق ہے ؛ کیوں کہ ایک مسحی شخص خواہ کوئی حکمران ہویا عام شہری مسحی در جسم {486}

لادینیت کواختیار کرسکتا ہے، اس سے اس کے عقیدہ اور اس کی نثریعت پر کوئی اثر مرتب نہیں ہوتا، لادینیت اسے ہر ہفتہ اتوار کے روز کلیسا جانے سے نہیں روکتی ، اسے ہر سال کر سس کی تقریبات میں نثر کت سے بھی منع نہیں کرتی اور نہ اس بات سے منع کرتی ہے کہ وہ جب چاہے اپنے مذہبی فرائض انجام دے ، کیوں کہ خود مسیحیت کا اس سے زائد کوئی مطالبہ نہیں ، مسیحیت میں ایسی کوئی نثریعت موجود نہیں ، جس پڑمل کرنا اور جسے فیصلہ کن مانا لازم ہواور جس سے کنارہ کشی کفر ظلم اور فسق ہو۔

مسیحیت زندگی کے لئے کوئی مکمل ضابطۂ حیات عطانہیں کرتی ، وہ زندگی کا کوئی اسیاجامع نظام نہیں دیتی جومکمل اوامر ونواہی پرمشتمل ہو، جوفرد، خاندان،معاشرے اور حکومت کے لئے تفصیلی رہنمائی فراہم کرتاہوا اوراپنے پیش کردہ رنگ میں رنگ جانالازم قراردیتاہو۔

مسیحیت تو انجیل کے مطابق سیاسی معاملات کوخود ہی دنیاوی حاکموں کے سپر دکردیتی ہے کہ وہ دینی رہنمائی اوراللہ تعالیٰ کی ہدایت کے بغیر جس طرح حیا ہیں ان معاملات کو چلائیں۔

لیکن اسلام کا مسئلہ بالکل مختلف ہے، اسلام نے زندگی کا ایک مکمل اور جامع ضابطہ عطا کیا ہے اور اسے رہنمائی کے لئے کسی اور نظریہ کی ضرورت نہیں ، اسلام نے اصول بھی متعین کردیئے ہیں اور منہاج بھی واضح کردیا ہے، اور بتادیا ہے کہ اس نظام زندگی پرعمل کرنے والا ثواب کا مستحق اور اس سے انحراف کرنے والا سز ااور عذاب کا مستحق ہے۔ اسلام عقیدہ اور شریعت دونوں پر مشتمل ہے، عقیدہ اساس ہے اور شریعت منہاج ہے، عقیدہ سے شریعت الجرتی ہے اور شریعت پر معاشرتی نظام قائم ہوتا ہے، اسلامی شریعت {487}

فیصلہ کن قرار دینا ایمان کے لوازم میں سے ہے اور اسلام پڑمل پیرا ہونے کی دلیل ہے، اس لئے کسی مسلمان کالا دینیت کوقبول کرنا، خواہ وہ لا دینیت کتنی ہی معتدل اور کتنی ہی بے ضرر کیوں نہ ہو، اسلام سے معارض ہونا اور اس کی تعلیمات کی خلاف ورز کی کرنا ہے، بالخصوص ان امور میں جہاں کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صورت میں شریعت کی تصریحات موجود ہوں۔

جومسلمان لا دینیت کوتسلیم کرے یا اس کا داعی بن جائے تو اگر چہ وہ اللہ تعالیٰ کے وجود ، وحی ورسالت اور آخرت کا انکار نہ کرے ، پھر بھی لا دینیت اسے کفر ہی کی طرف لے جائے گی ؛ کیوں کہ وہ طبعاً شریعت کے ان امور کا انکار کرے گا جوشریعت کالازمی اور قطعی حصہ ہیں ، جن پرامت کا اجماع ہے اور جویقینی تو انز سے ثابت ہیں ، مثلاً زنا کی حرمت ، شرعی سزاؤں کا نفاذ ، رہا کی ممانعت ، شراب کی حرمت اور زکوۃ کی فرضیت وغیرہ۔ تفریق اختیارات :

دوسرا شخص جس کا جمہوریت کی صورت گری میں بڑا کردار ہے، موشیسکو (Montesquiue) ہے، اس کی صرف ایک کتاب مشہور ہے جس کا نام ہے روح قانون (Spirit of low) ہیا یک ہی کتاب ہے اور تقریباً چار سو صفحے کی ہے، لیکن وہ کہتا ہے کہ میں اس کتاب کولکھ کر اتنا تھک گیا ہوں کہ اب میں ساری عمر آ رام کر ناچا ہتا ہوں، اس کی ہے کتاب اصل میں قانون اور اس کے فلسفے پر ہے، لیکن جمہوریت کے سلسلہ میں اس کا ایک نظر ہے ہے جو تفریق اختیارات کا نظر سے کہلا تا ہے، اور جسے انگریز کی میں '' Separation of ہونانی سے لوگوں کو جو نقصان پہنچا ہے، اس کی بنیا دی وجہ ریتھی کہ ریا ست کے مطلق العنانی سے لوگوں کو جو نقصان پہنچا ہے، اس کی بنیا دی وجہ ریتھی کہ ریا ست کے تمام اختیارات {488}

اورر یاست کے کا موں میں ابتری بھی پیدا ہوتی تھی ، لہذا اس وقت تک بہتر نتائج حاصل نہیں کئے جاسکتے ، جب تک اختیارات کو مختلف جہتوں پر پھیلایا نہیں جاتا، چنا نچہ موظیسکو نے پہلی باریہ بات کہی کہ ریاست کے اختیارات در حقیقت تین مختلف قشم کے اختیارات ہیں: (1) قانون سازی کا اختیار (۲) ملک کا انتظام اس قانون کے مطابق چلانے کا اختیار (۳) اگر کوئی شخص قانون کے خلاف کوئی کام کرے ، یا اس معاملہ میں کوئی تنازعہ پیدا ہوجائے کہ یہ کام قانون کے دائرہ میں ہے یانہیں اس تنازعہ کا فیصلہ کرنے کا اختیار۔

مونٹیسکو کے تفریق اختیارات کے نظریے کا مطلب میہ ہے کہ بیتنیوں اختیارات کس ایک شخص یاادارے میں مرتکزنہیں ہونے چاہئیں، بلکہ نتیوں ادارے ایک دوسرے سے آزاد اورخود مختار ہونے چاہئیں،اورایک ادارے کو دوسرےادارے کے کام میں دخل اندازی نہیں کرنی چاہئے۔

چنانچہ قانون سازی کا اختیار جس ادارے کو حاصل ہو، اس کا نام مقنّدہ یا لیجسلیجر (Legislature) ہے اور جمہوریت میں یہ اختیارات پارلیمنٹ یا اسمبلی کو حاصل ہوتے ہیں، قانون کے مطابق ملک کا انتظام چلانے کا اختیار جس ادارے کو حاصل ہوتا ہے، اسے انتظامیہ یا ایکریڈو (Executive) کہا جاتا ہے، جس کا سربراہ صدارتی نظام میں صدر مملکت اور پارلیمانی نظام میں وزیر اعظم ہوتا ہے، تیسرا اختیار یعنی قانون کی تشریح اور تنازعات کا تصفیہ جوادارہ کرتا ہے، اسے عدلیہ یا جوڈیشری (Judiciary) کہا جاتا ہے، یہ ملک کی عدالتوں کی شکل میں وجود میں آتا ہے، موٹلے ہوڈیشری (Judiciar) کہا جاتا ہے، یہ اختیارات ایک شخص یا ایک جہت میں مرکوز ہوتے تھے، وہی قانون بناتی تھی، وہی انتظام کرتی تھی، اور وہی تناز عات کا تصفیہ کرتی تھی ہوتا ہے، تیسرا اختیار کو ماضی کہا جاتا ہے، سے اختیارات ایک شکل میں وجود میں آتا ہے، موٹلیہ یا جوڈیشری (Judiciary) کہا جاتا ہے، ہی {489}

بارے میں کہا تھا کہ:

وہی قاتل وہی شاہدوہی مصنف گھہرے اقرباءمیر بے کریں خون کا دعوی کس پر؟

اگر چہ بادشاہت کے نظام میں بھی عدالتیں ہوتی تھیں ،لیکن اول تو آخری فیصلہ با دشاہ ہی کا ہوتا تھا، دوسر ےعدالت میں فیصلہ کرنے والے جج با دشاہ ہی متعین کرتا تھا، اور ان کومعز ول کرنے کا اختیار بھی اسی کو حاصل ہوتا تھا، اس لئے جج ہمیشہ بادشاہ کے چیثم وابر دکو د یکھتے بتھے،اگرکوئی فیصلہ بادشاہ کی مرضی کےخلاف کردیا توجج کومعتوب اورمعزول ہونا پڑتا تھا،اس طرح سارے کے سارے اختیارات ایک ہی جہت میں مرتکز ہو گئے تھے،اگر جا کم کوئی ظلم کرے تو دعوی کس کے پاس لے کرجائیں؟ اسی حاکم کے پاس ، کیوں کہ وہ حاکم خودہی قاضی بھی ہے، فیصلہ کرنے والابھی ہے، اگراس نے کوئی قانون بنادیا ہے اور وہ قانون اچھانہیں لگ رہا ہے تواس قانون کے خلاف کہاں فریاد لے کر جائیں؟ پھراسی کے پاس۔لہذا اس سے مطلق العنانی بڑھتی ہے، تفریق اختیارات کے نظریہ کا کہنا ہہ ہے کہ بیتنوں اعمال حکومت کےالگ الگ اداروں کے پاس ہونے جاہئے،اوران میں سے ہرایک کوکمل طور پر خود مختار ہونا چاہئے، کوئی ادارہ دوسرے کے دباؤ میں نہ ہو، مقدّنہ قانون بنائے ،اور جو قانون وہ بنادے،انتظامیہاس کوعملاً نافذ کرے،اورعد لیہ خود مختار ہونی جاہئے ،تا کہا گرکسی کو مقنّنہ سے کوئی شکایت ہے یاا نتظامیہ سے کوئی شکایت ہے تو وہ عدلیہ کے پاس شکایت کور فع کرنے کی پوزیشن میں ہو،لہذا ریاست کوان تین حصوں میں تقسیم کرنا ضروری ہے،اس کوتفریق اختیارات کہتے ہیں۔

اس نظریہ کو بعد میں تمام جمہوریتوں نے تسلیم کیا ،اوراب کسی ریاست کے جتنے دستور بنتے ہیں، وہ اسی بنیاد پر بنتے ہیں کہ مقدّنہ کے الگ اختیارات ہوتے ہیں، اور انتظامیہ {490}

اورعداییہ کے اختیارات الگ ہوتے ہیں، یہاں تک ہوتا ہے کہ جب مقدّنہ نے ایک مرتبہ کوئی قانون بنادیا اورنافذ کردیا تواس نظریہ کے مطابق اب مقدّنہ کوقانون بنانے کے بعد اس کی تشریح کا اختیار نہیں ہے، قانون بناتے وقت جوالفاظ اس نے استعال کر لئے ،اب وہ ایسے ہو گئے جیسے تیر کمان سے نکل گیا ،اب ان الفاظ کی تشریح عد لیہ کرے گی کہ اس قانون کا کیا مطلب ہے،جس شخص نے خودا پنے قلم سے قانون لکھا تھا، وہ مقدّنہ سے قانون پاس کرانے کے بعد بیہ کہے کہ میری فلاں لفظ سے بیہ مرادتھی تواس کی بیہ بات قابل قبول نہیں ہوگی ،اب بیہ کام عدلیہ کا ہے کہ وہ بیہ دیکھے کہ جو بھی لفظ استعال ہواہے،اس لفظ کے کیا معنی ہیں؟ پارلیمنٹ بیتو کرسکتی ہے کہاس قانون کومنسوخ کردے پانیا قانون لے آئے پااس میں ترمیم کردے، کیکن جب تک وہ قانون اسی شکل میں نافذ ہے، اس وقت تک اس کی تشریح كااختيارصرف عدليهكو ہے۔ یہاں بیہ بات بھی عرض کردوں کہ اختیارات کی اس علیحد گی کوتفریق اختیارات کہا جاتا ہے،ایک اورنظریہ ہےجس کونفسیم اختیارات کہتے ہیں وہ اور چیز ہے۔ تقسیم اختیارات (Division of power) کامفہوم ہے ہے کہ مرکز اور صوبوں میں اختیارات کس طرح تقسیم ہوں گے؟ کتنا اختیار مرکز کے پاس ہے؟ اور کتنا صوبوں کے پاس ہے؟ Mountisque کا نظریہ تفریق اختیارات ہے وہ پہلے معنی میں ہے۔ ۳: تیسر انخص جس نے جمہوریت کی صورت گری میں حصہ لیا وہ روسو (Rousseau) ہے، اس کا میں پہلے بھی ذکر کر چکا ہوں اور بیدوہی شخص ہے جس نے معاہد ہ عمرانی کے نظریہ کی تجدید کی ہے،اس کی کتاب جواس لحاظ سے مشہور ہے،اس کا نام بھی معاہد ۂ عمرانی ~

روسو (Rousseau) نے اپنی کتاب میں معاہدۂ عمرانی کے نظریہ کی تجدید کی ہے،

{491}

یہ نظر بیرخاصا پرانا ہے؛ کیکن اس کے نتائج دومختلف سمتوں میں نکلے ہوئے ہیں، ایک سمت بیر تھی کہ معاہدۂ عمرانی کے نتیج میں مطلق العنان حکومت قائم ہونی جاہئے ،روسو (Rousseau) پہلا پخص ہے جس نے آکرید کہا کہ معاہدۂ عمرانی کا نتیجہ بیہ بیں ہے کہ مطلق العنان حکومت قائم ہو، بلکہ معاہد ہُ عمرانی کانتیجہ بیہ ہے کہ ایسی حکومت قائم ہوجس میں افراد کوآ زادی ہو، اورحکومت افراد کی نمائندہ ہو، کیوں کہانہوں نے حکومت کے حق میں اپنے ذاتی حقوق سے جود ستبر داری اختیار کی ہے، وہ اس وجہ سے اختیار کی ہے کہ بیر حکومت ہمارے مفادات اور ہماری آ زادیوں کا تحفظ کرے گی ،لہذا معاہدۂ عمرانی کا تقاضہ بیر ہے کہ عوام اپنی نمائندہ حکومتیں قائم کریں اور فرد کے مفادات کا تحفظ کیا جائے، اس طرح روسو کے نظریہ میں دوچیزیں ہیں:ایک فردگی آ زادی پرز وردینااوردوسرےافراد کی نمائندہ حکومت، یعنی افراد کو ہیت ہونا جا ہے کہ دہ جب جا ہیں کوئی حکومت بنائیں اور جب جا ہیں ختم کر دیں۔ یہ تین بنیادی نظریات ہیں،جنہوں نے آ زاد خیال اور سیکولرجمہوریت کی صورت گری کی ہے، ریاست کو مذہب سے الگ کردینا،تفریق اختیارات اور افراد کی آ زادی کے نتیج میں نمائندہ حکومت۔

جمہوریت کے قیام میں تاریخی عوامل:

اب دوسرا موضوع بیہ ہے کہ دنیا میں جمہوریت کے قائم ہونے میں کون سے تاریخی عوامل کار فرما ہوئے؟ اس سلسلہ میں دووا قعات کا ذکر ہوتا ہے ، جنہوں نے دنیا میں جمہوریت قائم کرنے میں بنیادی کردار ادا کیا(۱) امریکہ کی آزادی (۲) انقلاب فرانس، امریکہ کی آزادی اور فرانس کا انقلاب دونوں واقعات تقریباً ساتھ ساتھ ہوئے ہیں، ان میں ۲۱ سال کا وقفہ ہے۔

جمهوريت يرتجره:

دوسرے سیاسی نظریات ابعملاً دنیا سے تقریباً معدوم ہو چکے ہیں، اور آج کا سب

{492}

سے زیادہ فیشن ایبل سیاسی نظریہ سیکولرجمہوریت ہے،اس لئے اب اسی پر تبصرہ مقصود ہے، کیوں کہ اس وقت دنیامیں بیہ کہا اور شمجھا جارہا ہے کہ دنیا کے مختلف نظاموں کے تجربات کرنے کے بعد آخر میں سیکولر جمہوریت ہی سب سے بہتر نظام حکومت ہے، یہاں تک کہا جار ہاہے کہ اب اس سے بہتر نظام حکومت وجود میں نہیں آ سکتا، ابھی حال ہی میں امریکہ کی وزارت خارجہ کے ایک بڑے افسر کی طرف سے ایک کتاب شائع ہوئی ہے، جس کا نام ہے: "The end of the History and the last Man" تاريخ كاخاتمه اورآ خرى آ دمیٰ جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ تاریخ میں جوارتقاء ہوتار ہاہے اس کے بعداب تاریخ اپنی انتہاء یر جانپہنچی ہے، سیکولرجمہوریت دریافت کرنے کے بعد اب کوئی اچھا نظام وجود میں نہیں آسکتا، یہ با قاعدہ اسی طرح کی پیش گوئی ہے جیسے سی زمانہ میں کارل مارکس کہا کرتا تھا کہ اشتراکی نظام ہی دنیا کا آخری نظام ہےاوراس کے بعد کوئی اور بہتر نظام وجود میں نہیں آئے گا ، اسی طرح سیکولر جمہوریت اور سر مایہ دارانہ نظام کے بارے میں بھی بیہ بات کہی جارہی ہے، بالخصوص روس کی سوویت یونین کے سقوط کے بعد بید دعوے کئے جارہے ہیں کہ سیاست میں سیکولرجمہوریت اور معیشت میں سر مایہ دارانہ نظام کوعملاً ایسی فنتح حاصل ہوگئی ہے کہ اب کوئی دوسرا نظام اس کی ہم سری نہیں کرسکتا ، کیکن دیکھنا ہہ ہے کہ آیا یہ نظام جس کو جمہوریت کہاجا تاہے، بیکس قدر پختہ اور معقول نظام ہے؟ اس میں کوئی شک نہیں کہ جمہوریت کے تحت بعض ایسے اصول دنیا میں تھیلے جنہوں نے بحیثیت مجموعی فردگی آزادی کوفائدہ پہنچایا، اس سے پہلے مطلق العنان حکومتیں اور بادشا ہتیں تھیں یاڈ کٹیٹر شپ تھی ،ان میں جو جبر وتشد د ہوتا تھایا فر د پر جوناروا پابندیاں ہوتی تقین، اس نظام میں ان کابڑی حد تک خاتمہ ہوا، اور بیہ بھی درست ہے کہ لوگوں کے اظہاررائے پر جو جوقد غن تھی، وہ جمہوریت نے دورکی ، اور مطلق العنان بادشاہتوں میں {493}

جو گھٹن کی فضا پائی جاتی تھی ،اس کوجمہوریت نے بڑی حد تک رفع کیا ،لیکن اگراس کے بنیا دی تصور کے لحاظ سے دیکھئے تو بیہ نظام در حقیقت کسی سنجیدہ فکر پر مبنی نہیں ہے ، بلکہ بیہ صدیوں کے ان نظاموں کاردعمل ہے جو خود ساختہ تصورات کے تحت لوگوں پر جابرانہ حکومت کرر ہے تھے۔

آپ نے دیکھاہے کہ پورپ کی تاریخ کے بیشتر حصے میں مطلق العنان بادشاہتیں ر ہیں، اگرکہیں مذہب کا درمیان میں ذکر آیا بھی پامٰد ہب کو بنیا دینایا گیا بھی تو تھیوکریسی کی خرابیوں کے ساتھ ۔ سلطنت روما کی تھیوکریسی میں درحقیقت کوئی روحانی بنیا دموجود نہیں تھی ، محض یوپ کے ذاتی تصورات کو معصوم قرار دے کران کو مذہبی حکم کے طور پر نافذ کیا جاتا تھا، اوراس سےلوگوں کے حقوق یا مال ہوتے تھے، اس کاردعمل بیہ ہوا کہ جمہوریت والوں نے مذہب کا جوابالکل اتار پچینکا، اور تصور بیہ قائم ہوا کہ جا کمیت اعلی خود عوام کو حاصل ہے۔ اس طرح بینظر بیہ وجود میں آیا کہ عوام خود حاکم ہیں، پھرعوام کے خود حاکم ہونے کے تصور کو سیکولرازم کے ساتھ وابستہ کرنا پڑا، جس کا مطلب بیتھا کہ ریاست کے معاملات میں کسی دین اور مذہب کی یابندی نہیں ہے، مذہب انسانوں کا ذاتی معاملہ ہے جوان کی انفرادی زندگی سے متعلق ہے، کیکن سرکار کے معاملات سے اس کا کوئی سروکارنہیں ہے، کیوں کہ عوام جب خود جا کم ہیں،اورکسی دوسری اتھارٹی کے یابندنہیں ہیں تو اس کے مفہوم میں بیہ بات داخل ہے کہ وہ حکومت کے معاملات میں کسی اکہی قانون کے بھی یا بند نہیں، بلکہ وہ خود فیصلہ کریں گے کہ کیا چیز اچھی ہےاور کیا چیز بری ہے؟ لہذا آزاد جمہوریت یالبرل ڈیموکریسی سیکولرازم کے بغیرہیں چل سکتی۔

اس نظریہ کی معقولیت جانچنے کے لئے سب سے پہلے دیکھنے کی بات یہ ہے کہ اگر سارے عوام حاکم ہیں تو محکوم کون ہے؟ کیا محکوم زمین ہے یا ملک کی عمارتیں؟ یا جمادات {494}

یانبا تات ہیں؟ اگر میہ چیزیں محکوم نہیں بن سکتیں تو آخر محکوم کون ہے؟ بید عوام جو حاکم ہیں بیر کس پر حکومت کریں گے؟ حاکم ہونے کالاز می نتیجہ سی کا محکوم ہونا اور جب عوام کو حاکم قرار دے دیا تو محکوم کا کوئی وجود ہی نہیں رہا، سب کے سب حاکم ہیں، اور جب سب حاکم ہوں تو بیا نار کی ہے، جمہوریت کی تعریف میں بیہ جملہ مشہور ہے کہ '' Goverment of the people جب سب حاکم ہوں تو بیا نار ک میں، جمہوریت کی تعریف میں بیہ جملہ مشہور ہے کہ '' Goverment of the people کے ذریعہ سے اور عوام کے لئے، اس کا مطلب بیہ ہوا کہ عوام خود ہی حاکم ہیں اور خود ہی محکوم تھی ہیں۔ بیہ بات محکوم بھی قرار دیا جائے ، اور اسی کوذریعہ حکومت ہے محملہ میں اور خود ہی محکوم تھی ہیں۔ بیہ بات محکوم بھی قرار دیا جائے ، اور اسی کوذریعہ حکومت بھی قرار دیا جائے اور اسی کو ہنیا دی تصور ہے، وہ مفقود ہو گیا۔

اس اعتراض کے جواب میں میہ کہا جاتا ہے کہ عوام کی حاکمیت کا مطلب میہ ہے کہ وہ خود اپنی مرضی سے اپنی نمائند ے مقرر کر لیتے ہیں ، پھر وہ نمائند ے حاکم بن جاتے ہیں ، اور باقی عوام محکوم ہوجاتے ہیں <sup>ہ</sup>یکن اول تو اس نمائندگی کی حقیقت ہم ان شاء اللہ تعالی عنقریب واضح کریں گے، دوسرے اس کا مطلب میہ ہوا کہ عوام کی اکثریت اپنے نمائند ے مقرر کرنے کے بعد بے دست و پاہوگئی ، پھر سارا اختیاران گنے چنے نمائندوں کے پاس چلا عوام کی اکثریت کی حاکمیت نہ ہوئی۔

حاکمیت کے معنی خودعلم سیاست کے ماہرین بیہ بیان کرتے ہیں کہ کسی شخص کا کسی دوسرے کا پابند ہوئے بغیر خود اپنی مرضی سے حاکمانہ اختیارات استعال کرنا یا دوسرے پر احکام جاری کرنا ،خودعلم سیاست کی روسے بیہ حاکمیت کے معنی قرار دیئے جاتے ہیں ،لہذا جب بیہ کہا جائے کہ قوام حاکم ہیں تو اس کے معنی بیہ ہیں کہ وہ کسی دوسری اتھار ٹی کے پابند ہیں {495}

ہیں،حالانکہ عوام کی اکثریت اپنے بنائے ہوئے نمائندوں کی اتھارٹی کے پابند ہوتی ہیں، پھر وہ حاکمیت کہاں رہی؟

دوسر عوام کو بے مہار طریقے پر حاکم ماننے کے بعد سوال میہ پیدا ہوا کہ اس جمہوری حکومت کا مقصد کیا ہے؟ بیہ کس مقصد کے تحت وجود میں لائی جائے گی ؟ اس سوال پر علم سیاست کے ماہرین نے گفتگو کی ہے کہ جمہوریت کا کیا مقصد ہے؟ جب کوئی مقصد سمجھ میں نہیں آیا تو کسی نے ماجز آ کر کہا کہ حکومت بذات خود مقصد ہے، بیا یک تصوری ہے اور بعض لوگوں نے کہا کہ اس حکومت کا مقصد زیادہ سے زیادہ لوگوں کو خوشی فراہم کرنا ہے، اور عوام جو پچھ بھی احکام جاری کریں گے خوشی فراہم کرنے کے لئے کریں گے، لیکن خوشی تو ایک اضافی چڑ ہے، ایک شخص کوایک کا میں خوشی ہوتی ہے، اور دوسر \_ شخص کو دوسر ے کا م میں خوشی ہوتی ہے، اب کون ہی خوشی کو مقد مرکھا جائے؟ اس کا کوئی اطمینان بخش جواب سوائے ا س کے نہیں ہے کہ جس کا م میں اکثریت کو خوشی حاصل ہو، وہ ہی خوشی برخ ہے، <sup>1</sup> کیکن سار کے عوام کو تو خوشی حاصل نہ ہوئی ، اس کے علاوہ اگر عوام کی اکثریت کو تھی برخ ہی میں خوشی حاصل ہوجائے تو اس کا نتیجہ ہیہ ہے کہ اس بداخلاقی کا روان بھی جہوریت کے مقاصد میں شامل ہوجائے تو اس کا نتیجہ ہی ہے کہ اس بداخلاقی کا روان جھی جہوریت کے مقاصد میں

آ خری تھیوری جوسب سے زیادہ مقبول سمجھی جاتی ہے، وہ بیہ ہے کہ جمہوری حکومت کا مقصد ہے عوام کے حقوق کا تحفظ۔

اب سوال بیہ پیداہوتا ہے کہ عوام کے جن حقوق کا تحفظ مقصود ہے، وہ حقوق کون متعین کرے گا؟اس کا جواب بید بیاجا تا ہے کہ بیہ فیصلہ بھی خودعوام ہی کریں گے،لیکن عوام کا حال بیہ ہے کہ آج ایک چیز کونق قرار دیتے ہیں،اورکل اس کے حق ہونے سے منکر ہوجاتے ہیں،اس لیۓ حقوق کا کوئی مطلق یا دائمی تصور موجود نہیں ہے، بلکہ حقوق سارے کے سارے اضافی ہیں۔ {496}

ہہر حال! جمہوریت کے مبینہ مقاصد میں کہیں بھی آپ بیزہیں یا ئیں گے کہ خیر کو پھیلایا جائے گا،اور شرکوروکا جائے گا،اچھائی کوفروغ دیا جائے گا،اور برائی کوروکا جائے گا، بیاس لئے نہیں کہتے کہ اول تواچھائی اور برائی کا کوئی ابدی دائمی معیاران کے پاس نہیں ہے کہ فلاں چیز اچھی اور فلاں چیز بری ہے، بلکہاب تازہ ترین فلسفہ ہیہ ہے کہ خیر اور شرکوئی چیز نہیں ہے، دنیامیں ساری چیزیں اضافی ہیں، ایک زمانہ میں ایک چیز خیر ہے اور دوسرے زمانه میں وہ شرہے، ایک زمانہ میں ایک چیز شرہے اور دوسرے زمانہ میں وہ چیز خیرہے، اورایک ملک میں خیر ہےاور دوسرے ملک میں نثر ہے،ایک ماحول میں خیر ہےاور دوسرے ماحول میں شرہے، پیراضا فی چیزیں ہیں،ان کا کوئی اپناحقیقی وجودنہیں ہے، بلکہ خیر اور شرکے پیانے ماحول کے زیرِ اثرمتعین ہوتے ہیں، اسی کا نتیجہ بیر ہے کہ جب سے سیکولرجمہوریت کارواج ہواہے، اسی وقت سے مغرب میں اخلاقی بے راہ روی اور جنسی بے راہ روی کاطوفان اٹھا ہے، جب تک جمہوریت وجود میں نہیں آئی تھی ، بلکہ یا تو بادشاہتیں تھیں، ياعيسائي تقيوكريسى تقى تواس وقت تك اخلاقي بےراہ روى كاوہ طوفان نہيں اٹھا تھا جوجمہوريت کے برسرکارہونے کے بعد بورپ میں اٹھا ہے، حالت بیر ہے کہ کوئی بد سے بدتر کام ایسا نہیں ہے جس کوآج آزادی کے نام پر سند جواز نہ دی گئی ہو، پائم از کم اس کا مطالبہ نہ کیا جار ہا ہو، کیوں کہ جمہوریت نہ کسی اخلاقی قدر کی یابند ہے نہ کسی آسانی مدایت سے فیض یاب ہے، بلکہ عوام کی اپنی مرضی اورخوا ہش پر سارا دارومدار ہے، اسی کا نتیجہ ہے کہ برطانیہ کی پارلیمنٹ نے ہم جنس پرستی کوسند جواز دی، اوراس کے جواز کا قانون تالیوں کی گونج میں منظور کیا، اور اس کے بعد بورپ کے بعض مما لک میں ہم جنس شادیوں کو قانونی طور پر شلیم کیا جارہا ہے، جس وقت برطانیہ کی پارلیمنٹ میں بیدبل پیش ہوا تو سب لوگ تو اس کے حامی نہیں تھے، اختلاف رائے موجود تھا، اس اختلاف رائے کو دورکرنے کے لئے ایک کمیٹی بنائی گئی،اس {497}

سمیٹی کو''Wolfendern committee'' کہا جاتا ہے، وہ کمیٹی اس لئے بنائی گئی تھی کہ وہ اس معاملہ میں رائے عامہ کااندازہ لگائے،اور جومفکرین اور دانشور ہیں ان سے بتبادلہ ُ خیال کرے، اور بالآخریہ ریورٹ پیش کرے کہ ایوان رائے عامہ کا جائزہ لینے کے بعدا ور تمام متعلقہ حلقوں سے گفتگو کرنے کے بعد کس نتیج پر پہنچ، اس کمیٹی کی ریورٹ بڑی عبرت ناک ہے، اس ریورٹ میں کمیٹی نے جو باتیں کہیں ہیں ان کاخلاصہ بیر ہے کہ ہم جنس پرستی ایک برائی ہے،لیکن ہماری دشواری بیر ہے کہ ہم نے اپنے پروگرام کوا حیصائی پابرائی پرتغمیر نہیں کیا ہے؛ بلکہ اس بنیاد پرتغمیر کیا ہے کہ افرادا پنے لئے قانون طے کرنے کے لئے آزاد ہیں اور جب ہم نے بیراصول شلیم کرلیا تو قانون کا دائرۂ کا راخلاق کے دائرۂ کا رسے بالکل الگ ہو گیا ہے، قانون اور چیز ہے اور اخلاق اور چیز ہے، اخلاق انسان کا ذاتی معاملہ ہے، اور قانون رائے عامہ کا مظہر ہے، آزادی کا مظہر ہے، لہذا جب تک معاشرے میں کوئی ایس کوشش نہیں کی جاتی جو بداخلاقی یا گناہ کوجرم کے مساوی قراردے دے تواخلاق اور قانون کا دائر ہُ کارالگ رہےگا،اور بیہ قانون کا کامنہیں ہے کہ وہ خیراور شرکا فیصلہ کرے کہ کون سی چیز اچھی ہےاورکون سی چیز بری ہے،لہذا ہم قانون کی حمایت میں رائے دینے برمجبور ہیں، جب رائے عامہ اس کے جواز کی طرف جارہی ہے تو ہم اس پر بیرائے دیں گے کہ بید قانون بناد یاجائے، چنانچہ اس کمیٹی کی ریورٹ کی بنیاد پر برطانیہ کے دارالعوام نے بیہ فیصلہ کردیا کہ ہم جنس پرستی قانو ناً جائز ہے، اور جب برطانیہ نے بیہ قانون بنایا تو امریکہ نے بھی بنایا اوراب يورب اورامريكه ميں ان كى با قاعدہ جماعتيں قائم ہيں جن كو ہم جنس برست كہتے ہيں، برسرعام بيلوگ اپنے آپ کو Gay کہتے ہيں، اس کے لفظی معنی ہيں مگن، یعنی خوشی میں مگن، ان کی جماعتیں ہیں اوران کی تنظیمیں ہیں جن کے ذریعہ وہ اس نقطہ نظر کا پر چار کرتے ہیں ، Gay کہلاتے ہیں اور عور تیں Lesbian کہلاتی ہیں۔

{498}

ایک تنظیم اور چلی ہے جو Swap Union کہلاتی ہے،اس کے معنی نتبادلہ ہے اور اس سے مراد بیو یوں کا تبادلہ ہوتا ہے،اوراس کے گلُبْ قائم ہوئے ہیں، چوں کہ ابھی تک بیہ قانون نافذ ہے کہ غیر شادی شدہ عورت کواجازت ہے کہ وہ جو جا ہے کرے کیکن ایک شادی شدہ عورت کسی دوسرے مرد کے ساتھ زنانہیں کر سکتی ، کیوں کہ اس سے شوہر کا حق یا مال ہوتا ہے، کیکن Swap Union کی تنظیم کی طرف سے اب بیہ آواز اٹھر ہی ہے کہ بیہ یا بندی ختم ہونی جاہئے،اب شادی شدہ عورت کوبھی اجازت ملنی جاہئے کہ وہ جوجا ہے کرےاوراس کانتیجہ بیرہے کہ اس وقت یورپ اور امریکہ کی بہت سی ریاستوں میں لوگوں کی اکثریت یا کم از کم بہت بڑی تعداد غیر ثابت النسب ہے، بعض ریاستوں کے اعداد دشار شائع ہو چکے ہیں، اوربعض کے ہیں ہوئے ہیں،ابھی بچھ عرصة بل'' Time'' رسالے میں ایک مضمون آیا تھا کہ امریکہ میں غیر ثابت النسب افراد کی تعداد بڑھتی جارہی ہے،افسوس اس بات کانہیں تھا کہ بیہ کیسی قوم پیدا ہور ہی ہے جو ثابت النسب نہیں ہے، اس بات پر اخلاقی اعتبار سے کوئی تشویش نہیں تھی، تشویش صرف یتھی کہ جو بچے غیر ثابت النسب ہوئے ہیں، ان کا معاشی طور پر دیکھ بھال کرنے والا کوئی نہیں ہوتا ، اوراس سے معاشی مسائل پیدا ہور ہے ہیں ، معاشی مسائل کی وجہ سے یہ مسئلہ قابل غورتھا، فی نفسہ غیرا خلاقی ہونے کی وجہ سے ہیں،اوراب عورتوں نے بیہ مطالبہ شروع کردیا ہے، اور بعض ریاستوں میں منظوری بھی دی گئی ہے کہ اسقاط حمل کی قانونی اجازت ہونی جاہئے،اوراس کے حق میں بہت بڑی فضابن رہی ہے،جس رفتار سے بیہ بات چل رہی ہےاس سےاندازہ یہی ہے کہاسقاط حمل کی اجازت ہوجائے گی۔ ایک زمانه تھا کہ عریانی قانو نأمنع تھی ،لیکن اب رفتہ رفتہ ساری قیدیں ختم ہوگئی ہیں ، اب کوئی قید برقر از ہیں ہے، اس وقت عریاں فلموں اور تصاویر کا جوسیلاب ہمارے ملک میں بھی آ رہا ہے،اٹھتاوہاں سے ہے،اور پہنچتا یہاں بھی ہے،اس کےاویر کوئی روک عائد نہیں

{499}

ہوتی، وجہ بیہ ہے کہ کوئی بنیادنہیں ہے جس کی بناء پر روکا جائے ، کیوں کہ جب عوام کی حاکمیت تھہری، اور وہ اس کو پسند کرتے ہیں، تو اسے ناجائز کہنے کی کوئی معقول دلیل نہیں ہے، غرض کوئی بدسے بدتر کام ایسانہیں ہے جوجہ ہوریت کے سائے میں جائز قرار نہ دیا جارہا ہو، اس کا ایک نتیجہ بیہ ہے کہ خاندانی نظام تباہ وہربا دہو چکا ہے، یعنی خاندان کے جور شتے ہوتے ہیں کہ پیشو ہر ہے، بیہ بیوی ہے، بیہ باپ ہے، بیاولا دہیں، باہمی رشتے ختم ہو چکے ہیں، حد بیے کہ اللہ تعالیٰ نے عذاب کے طور پرایڈز کی بیاری مسلط کر دی ہے۔

یہ بیاری پیدا کیسے ہوئی؟ اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ بیہ بیاری دو چیز وں سے پیدا ہوئی ہے، ایک ہم جنس پر ستی اور دوسرا ایک شخص کا کئی عور توں سے یا ایک عورت کا کئی مردوں سے جنسی تعلق قائم کرنا،لیکن بیاری کے نتیج میں بجائے اس کے کہ فحاش میں کمی آتی ، اورعفت وعصمت کی طرف لوگوں کا رجحان ہوتا، فحاشی میں اوراضا فہ ہو گیا ،اس لئے کہ ایڈز کی بیاری کورو کنے کے لئے بیدتونہیں کہہ سکتے کہ ناجائز جنسی تعلق قائم نہ کرو،لہذا بیہ کہتے ہیں کہ حفاظتی تدابیر کے ساتھ جنسی تعلقات قائم کرو، اوران تدابیر کے لئے با قاعدہ تعلیمی کورس منعقد ہوتے ہیں، ٹیلی ویژن بڑملی تربیت دی جاتی ہے،اورکوئی تعلیم گا ہ ایسی نہیں ہے جس میں جنسی تعلیم کاانتظام نہ کیا گیا ہو، بات کہتے ہوئے بھی ایک حجاب معلوم ہوتا ہے، کیکن حقیقت حال بتانے کے لئے عرض کردیتا ہوں کہ یو نیورسٹیوں اور کا کجوں میں جہاں غیر شادی شدہ لڑ کے اورلڑ کیاں پڑھتی ہیں، وہاں ایڈز کی روک تھام کے لئے بیا نتظام کیا گیا ہے کہ ہر یو نیورسٹی کے نسل خانہ میں وہ خود کا رشینیں لگائی ہوئی ہیں جن کے اندرییسے ڈال کر کنڈ وم نکل آتا ہے، تاکہ بوقت ضرورت ہر آدمی وہ کنڈ وم استعال کر سکے، اس طرح جو یپاری در<sup>ح</sup>قیقت اسی جنسی بےراہ روی سے پیدا ہوئی تھی ،اس کی روک تھام کی جون**د ابیراختیار** کی گئیں، ان سے جنسی بے راہ روی کو اورفروغ ملا،غرض کوئی اخلاقی قدر سالم نہیں رہی

{500}

اور کمال کی بات بیہ ہے کہ جوانتہائی خیرت ناک اور عبرت ناک بھی ہے کہ جس معاشرہ میں زنا اور بدکاری اتنی سستی اور آسان ہے، سی بھی عورت کے ساتھ نا جائز تعلق قائم کرنے میں کوئی رکا وٹن بیس ہے، بر سرعام طوا کفوں کا سلسلہ بے روک ٹوک جاری ہے، بعض ملکوں میں قانوناً عصمت فروثی کی اجازت ہے، عصمت فروثی کی با قاعدہ کمپنیاں بنی ہوئی ہیں، اس کے باوجودا مریکہ میں زنابالجبر کے جتنے واقعات رونما ہوتے ہیں دنیا میں کہیں نہیں ہوتے ، جہاں رضا مندری کے ساتھ ریم کر کرانا تنا آسان ہے وہاں زنابالجبر کی شرح تمام دنیا سے زیادہ ہے، تعدد از واج منع ہے، جسے ایک گالی بنا دیا گیا ہے، ایک سے زیادہ شادی کر لیں تو قید ہوجا کیں، اور دس فحاش عور توں کے ساتھ تعلق قائم کریں تو اجازت ہے، اس پرکوئی پابند کی نہیں ہے، بیہ سارا نتیجہ عوام کی بادیا گیا ہے، ایک سے زیادہ شادی کر لیں تو قید ہوجا کیں، اور دس فحاش عور توں کے ساتھ تعلق قائم کریں تو اجازت ہے، اس پرکوئی پابند کی

عوام کی حاکمیت:

عوام کی حاکمیت کا دوسرا پہلو ہے ہے کہ در حقیقت پر لفظ بھی ایک بڑا دھو کہ ہے، اس لفظ کے ذریعہ عوام کو خوش کر دیا گیا ہے کہ تم حاکم بن گئے ، لیکن حقیقت میں ہوتا ہے ہے کہ حکومت میں عوام کی شرکت محض ایک تخیلاتی اور تصوراتی حیثیت رکھتی ہے، عملاً اکثر جگہوں پر عوام کو پت ہی نہیں ہوتا کہ حکومت کیا کر رہی ہے؟ اس لئے جولوگ جمہوریت کے حامی ہیں، وہ سب اس بات پر شفق ہیں کہ جمہوریت کی کا میابی اسی صورت میں ہو سکتی ہے کہ عوام میں تعلیم کا معیار بات پر شفق ہیں کہ جمہوریت کی کا میابی اسی صورت میں ہو سکتی ہے کہ عوام میں تعلیم کا معیار معلاحیت رکھتے ہوں ، بلکہ لیڈران کو گھراہ کرتے ہیں، جونع ہو لیڈروں نے لگا دیا سر کت حقیقت میں نہیں ہوتی ، بلکہ لیڈران کو گھراہ کرتے ہیں، جونع ہو لیڈروں نے لگا دیا اس پر چل پڑے ، لہذا جن ملکوں میں تعلیم کا معیار بلند ہے وہاں پر جمہوریت نسبتاً زیادہ مشتحکم ہے، {501}

اورجن ملکوں میں تعلیم کا معیار گرا ہوا ہے ، وہاں جمہوریت ایک دھوکے کے سوا کچھ ہیں ہے ، مثلاً ہمارے ملک میں یارلیمانی نظام رائج ہےاور پارلیمانی نظام کا اصل تصوریہ ہے کہ پہلے منشور کی بنیاد پر یارٹیاں بنیں،ان یارٹیوں کے منشور کی بناپرلوگ ان کوووٹ دیں،اور ووٹ دینے کے نتیج میں جو یارٹی اکثریت میں آجائے، وہ حکومت بنائے، اب ہمارے ہاں خواندگی کی شرح تمشکل • ۵۷ فیصد ہے، اور آبادی کے اضاف کی دجہ سے بڑھنے کے بجائے کھٹ رہی ہے، اب ان سے پہتو قع کی جاتی ہے کہ پہلے وہ سیاسی جماعتوں کے منشوروں کا تقابلی مطالعہ کریں کہ یارٹی کا منشور کیا ہے۔ کائگریس ، بی .ج . پی . یا کمیونسٹوں کامنشورکیا ہے؟ اوران منشوروں کا تقابلی مطالعہ کرنے کے بعد بیرفیصلہ کریں کہ ہمارے ملک میں کونسامنشورزیادہ بہتر ہے؟ اور اس فیصلے کی بنیاد پر کائگریس، بی ۔ج ۔ پی . یا کمیونسٹ بلوک کو ووٹ دیں، ظاہر ہے کہ ناخواندہ عوام سے بیر مطالبہ کرنا حماقت ہی کہلا سکتا ہے، لہذا عملاً اس کے علاوہ اور کچھنہیں ہوسکتا کہ لیڈرایک نعرہ دےگا،جس میں ہزارفریب ہوں گے اوراس نعرے کی بنیاد برعوام کے جذبات کو بھڑ کا کران کا ووٹ اپنے حق میں استعال کرے \_6

پھراسی معاملہ کا ایک دوسرا پہلویہ ہے کہ بہت کم لوگ ہوتے ہیں، جو صحیح معنی میں سیاسی ذوق رکھتے ہیں، اور اس سیاسی ذوق کے مطابق دیکھ بھال کر سوچ سمجھ کر فیصلے کرتے ہوں، چنانچہ جہاں جہاں انتخابات ہوتے ہیں، ان میں اگر اوسط نکالا جائے تو ۱۵ رفیصد سے زیادہ لوگ ووٹ نہیں ڈالتے ، اس وقت میرے سامنے ایک کتاب ہے جس کا نام ہے ''انٹر وڈکشن ٹو لویٹیکل سائنس' جو چار امریکی مصنفین کی لکھی ہوئی ہے، اور نیو جرسی سے شائع ہوئی ہے، اس میں یہ بتایا گیا ہے کہ لوگوں کا سیاست اور دوسرے اجتماعی کا موں میں دلچیسی اور حصہ لینے کا کیا اوسط ہے؟ اور کن کا موں میں عوام نے کتنے فیصد حصہ لیا ہے؟ {502}

چنانچہ ان اعداد دشار کے مطابق لوگوں نے سب سے زیادہ دلچیسی کا مظاہر ہ صدارتی الیکشن میں لیاہے، اس میں آبادی کے اے فیصد لوگوں نے ووٹ ڈالے ہیں، لوکل باڈیز کے انتخابات میں جن لوگوں نے حصہ لیا وہ ے ہر فیصد ہیں، کسی بھی اجتماعی تنظیم میں ، جاہے وہ سایس جماعتیں ہوں یاپریشر گروپ یاانٹر سٹ گروپ یادوسری ساجی جماعتیں اور تنظیمیں ہوں،ان میں سے سی ایک میں عملی حصہ لینے والوں کی تعداد یورے ملک میں ۲۳۷ فیصد ہے، کسی بھی اجتماعی کام میں حصبہ لینے والے،مثلاً خدمت خلق میں حصبہ لینے والوں کی تعداد 🕶 رفیصد ہے، اور انتخابات میں ترغیب دینے والے ۲۶ رفیصد ہیں، نیز جنہوں نے تبھی کسی معاشرتی مسئلہ کے لئے کسی سرکاری ادارے سے رجوع کیا ہو،مثلاً ہمارے ماں سڑک خراب یڑی ہوئی ہے،اس کو درست کرا دو، یا ہمارا گٹر خراب پڑا ہوا ہے،اس کو درست کرا دو، اس قسم کے سی معاشرتی مسئلہ کے لئے سی سرکاری ادارے سے رجوع کرنے والے تقریباً ۲۰ فیصد ہیں، کسی سیاسی جلسے میں تنین سال کے دوران کم از کم ایک مرتبہ شرکت کرنے والوں کی تعداد وارفيصد ہے، کسی انتخاب میں پیہ خرچ کرنے والے سارفیصد ہیں، کسی ساسی جماعت کی با قاعدہ رکنیت رکھنےوالےلوگوں کی تعداد یورے ملک میں کل ۸؍ فیصد ہے۔

(Introduction to Political Science : John K.Gambe etc. New Jersey 1987, p.102)

اب آپ دیکھئے کہ اس معاشرے میں جہاں تعلیم کااوسط معار فیصد کے قریب ہے، وہاں سیاسی دلچیسی کا بیرحال ہے، لہذا حقیقی معنی میں عوام یاان کی اکثریت کے حکومت میں شریک ہونے کا دعوی ایک تخیلاتی دعوی ہے، جس کاعمل میں کوئی وجودنہیں ہے۔ اسلامی تصور کی بنیا د؛ اللہ تعالیٰ کی حاکمیت : اسلام نے حکومت کا جوتصور پیش کیا ہے، وہ ان سب سے مختلف ہے، اور اس کوٹھیک {503}

ٹھیک شمچھے بغیر اسلام کے سیاسی احکام کا پس منظر ذہن نشین نہیں ہوسکتا۔اس تصور کی سب ے اہم بنیاد جسے اصل الاصول کہنا جا<u>س</u>ے ، یہ ہے کہ اس کا ئنات براصل حاکمیت اللَّد تبارک وتعالیٰ کوحاصل ہے،اورد نیا کے حکمران کے تابع ہی حکومت کر سکتے ہیں۔ یہ وہ اصولی بنیاد ہے جس میں نہ تو اختلاف کی گنجائش ہے، نہ اجتہا د کی ، نہ اس کوسی مرحلہ پر فراموش کیا جاسکتا ہے، اور نہ اس پر کسی قشم کی کوئی مفاہمت ہو سکتی ہے، پیراسلامی ساست کے دستور کی سب سے پہلی اور بنیادی دفعہ ہے جو قر آن کریم نے مختلف الفاظ میں دولوك انداز سے بیان فرمائی ہے: ان الحكم الالله. (سورة الانعام: ٥٧) حا کمیت اللہ تعالیٰ کے سواکسی کی نہیں ہے۔ ألا له الحكم. (سورة الانعام: ٢٢) یا درکھو! جا کمیت صرف اسی کو حاصل ہے۔ الاله الخلق والامر . (سورة الاعراف:٥٣) یا درکھو! تخلیق بھی اسی کی ہےاور حکم بھی اسی کا ہے۔ ولله ملك السموت والارض . (سورة آلعمران:١٨٩) اورآ سانوں اورز مین کی سلطنت اللد تعالیٰ ہی کو حاصل ہے۔ قل اللهم ملك الملك تؤتى الملك من تشاء. (سورة آلعران:٢٦) کہو کہ پااللہ!اےسلطنت کے مالک! توجس کوجا ہتاہے،سلطنت بخشاہے۔ به تمام آیات اس حقیقت کوداضح کررہی ہیں کہ حاکمیت اس کا ئنات میں صرف اللہ تعالیٰ کی ہے، جب کہ سیکولر جمہوریت میں حاکمیت کاخن عوام کے لئے تسلیم کیا گیا ہے، حاکمیت کے معنی ہیں کسی دوسر بے کا یا بند ہوئے بغیر حکم جاری کرنے اور فیصلے کرنے کا کلی حق ،

{504}

یہ بین سوائے اللہ تعالیٰ کے سی کو حاصل نہیں ہے، اور اگر کوئی شخص سی اور کو اس معنی میں حاکم قرار دیتا ہے تو در حقیقت وہ شرک کا ارتکاب کرتا ہے۔ اگر چہ تھیو کر لی کا صل مطلب بھی یہی ہے کہ حاکمیت اللہ تعالیٰ کی ہے، لیکن عیسائیت ، یہودیت اور ہندو مذہب میں اس تصور کو ٹھیک ٹھیک نافذ کرنے کا کوئی راستہ نہیں تھا، اس لئے انہوں نے اسے اگاڑ کر مذہبی پیشواؤں کی حاکمیت میں تبدیل کر دیا، جس کا منتیجہ یہ ہے کہ آج جب تھیو کر لی کا نام لیا جاتا ہے تو اس سے کوئی بھی اللہ تعالیٰ کی حاکمیت کا ار دو کتابوں میں بھی اس کا ترجمہ مذہبی پیشواؤں کی حاکمیت میں تبدیل کر دیا، جس کا تو الی کے بجائے مذہبی پیشواؤں کی حاکمیت ہیں سے اور خاتم ہے کہ اللہ تعالیٰ کی حاکمیت توالیٰ کے بجائے مذہبی پیشواؤں کو حاکمیت ہیں سے کیا جاتا ہے، اور خاہر ہے کہ اللہ تو الیٰ کے بجائے مذہبی پیشواؤں کو حاکمیت کا درجہ دے دیتا وہ بدترین شرک ہے، جس ک

اتحذوا أحبار هم ور هبانهم اربابا من دون الله. (سورة التوبة :٣١) ان لوگوں نے اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کراپنے عالموں اور درویشوں کو پر وردگار بنالیا ہے۔ لہذا جب ہم اسلامی سیاست کے اصل الاصول کے طور پر اللہ تعالیٰ کی حاکمیت اعلی کاذ کر کرتے ہیں تو یہ بات واضح رتنی چاہئے کہ اس کا اس مذہبی پیشوائیت سے کو کی تعلق نہیں ہے، جس کو عیسائیت وغیرہ میں تھیو کر لیمی کے نام سے اپنایا گیا اور وہ اس درجہ بدنام ہوگئی کہ اب لوگ اس کا نام سننے کو بھی تیار نہیں ہوتے ، اس کے برعکس اللہ تعالیٰ کی حاکمیت کواس کے صحیح مفہوم میں اختیار کیا گیا ہے، اور اس کا واضح مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی حاکمیت ہوایات وحی کے ذریعہ ہوں انسان تک پہنچائی ہیں، چاہے وہ وحی متلو کے ذریعہ ہوں ، اور ہی جون پر میں اور اس کی کو ہوں تیار ہوتے ، اس کے برعکس اللہ تعالیٰ کی حاکمیت مہرایات وحی کے ذریعہ ہو میں اختیار کیا گیا ہے، اور اس کا واضح مطلب ہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی حاکمیت {505}

اہل مغرب کے تعصب کا حال بیر ہے کہ جب وہ کسی بھی موضوع سے متعلق مختلف نظریات کی تاریخ بیان کرتے ہیں تو ان میں اسلامی تعلیمات پامسلمان مفکرین کی خد مات کا کوئی ذکر نہیں کرتے، سیاسی نظریات کی تاریخ میں بھی یہی ہوا ہے کہ وہ سیاسی نظریات کی تاریخ ارسطوا ورافلاطون سے شروع کرتے ہیں،اور پھرعیسائی دور پر پہنچنے کے بعد کئی صدیوں کی چھلانگ لگا کرودلٹائر ، مونٹیسکواورروسو برچنچ جاتے ہیں، اور اس بات کا کوئی ذکرتک نہیں کرتے کہ درمیان میں ایک طویل عرصہ اسلامی حکومتوں کا گذراہے، جس میں سیاست کاایک مختلف تصور پیش کیا گیاہے، چنانچہ خدائی اصل کا نظریہ بیان کرتے ہوئے اس کے تحت صرف اس تھیوکریسی کی باتیں بیان کی جاتی ہیں، جو یہودیوں،عیسا ئیوں یا ہندؤں کی تھیوکریسی سے متعلق ہیں، کیکن اس بات کا کہیں ذکر وفکر نہیں ہے کہ اسلام میں اللہ تعالٰی کی حاکمیت کوکس طرح سیاست کی بنیاد بنایا گیاہے، اوراس کے تحت جوخلافت راشدہ قائم ہوئی اوراس کے بعد بھی مسلمانوں نے جو حکومتیں کیں،ان کی بنیا د کیاتھی؟ یہ در حقیقت اس تعصب کا نتیجہ ہے جوان لوگوں کومسلمانوں اوراسلام کے ساتھ رہا ہے، ورنہ اگر صرف مؤرخانہ دیانت داری ہی برعمل کرلیاجا تا تو کم از کم ایک نظریہ کے طور پر توبہ بات ذکر کی جاتی کہ اسلام {506}

كانصور سياست كياب اوراس كخت كس قشم كى حكومتين قائم ہوئيں؟ ہر حال!اللد تعالیٰ کی حاکمیت پر ایمان وہ انتہائی اہم بنیاد ہے، جس کوشلیم کر لینے کے بعد بہت سے حقائق خود بخو دواضح ہوجاتے ہیں،اب آ پے حکومت کے آغاز سے تعلق معاہد ہ عمرانی ہی نے نظریے کولیں جسے حکومت کی ابتداء کے بارے میں سب سے زیادہ مقبول نظریہ سمجھاجا تا ہے، اللہ تعالیٰ کی حاکمیت کے اصول پراس کی بالکلیہ فی ہوجاتی ہے ،اوراسی سے یتہ چلتا ہے کہ درحقیقت معاہدۂ عمرانی کوئی چیز نہیں ہے،اور واقعہ بیر ہے کہ بیدنظر بیچض ایسی ذہنی اختراع ہے جس کا کوئی عملی ثبوت موجود نہیں ہے ، سوال بیر ہے کہ کون تھا جو معاہد ۂ عمرانی کے وقت موجود تھا؟ یہ معاہدہ کب ہوا تھا؟ کن قوموں کے درمیان ہوا تھا ؟ کون اس کے ارکان تھے؟ ان سوالات کا جواب کوئی بھی اعتماد کے ساتھ نہیں دے سکتا ،محض ایک تصور قائم کرلیا گیا ہے کہ شاید ایسا ہوا ہوگا، بیوہی بات ہے جس کے بارے میں قرآن کریم فرما تاہے: ما لهم بذلك من علم، ان هم الايخر صون (سوره زخرف: ٢٠) یعنی ان لوگوں کو اس بات کا ذرائھی علم نہیں ہے ، ان کا کام اس کے سوانہیں کہ انداز بےلگاتے ہیں۔ اس کے برخلاف اللہ تعالیٰ کی حاکمیت ہی کا اصول صاف صاف بیہ بتا تا ہے کہ جب اللد تعالى في انسان كو پيدا كيا تواسى وفت بياعلان فرماديا تها كه: انى جاعل في الارض خليفة. (سوره بقره: ٣٠) میں زمین میں ایک خلیفہ( نائب ) بنانے والا ہوں۔ اس کاواضح مطلب بیرے کہ روئے زمین پر جو پہلے انسان آئے، یعنی حضرت آ دم عليه السلام وہ اللہ تعالیٰ کے خليفہ بن کرآئے ، حاکميت اعلی تو اللہ تعالیٰ کو حاصل تھی ، اللہ تعالیٰ نے پہلےانسان کواپناخلیفہ بنا کربھیجا تا کہ وہ حکومت کے اختیارات اللہ تعالیٰ ہی کی مدایت اور

{507}

احکام کے تابع رہ کراستعال کرے، چنانچہ حضرت آ دم علیہ السلام پہلے حاکم تصاور باقی ان کے محکوم تھے، اسی طرح پہلے انسان کے ساتھ ہی حکومت وجود میں آگئی ، لیکن اس حکومت کا اصل الاصول یہی تھا کہ حاکمیت اللہ تعالیٰ کی ہے، حاکم اللہ تعالیٰ کی حاکمیت اعلیٰ کا ماتحت اور اس کا نائب ہے، جسے خلیفہ کہتے ہیں، اسی لئے اسلام میں امیر المؤمنین کی حکومت کو خلافت اور خوداس کوخلیفہ کہا جاتا ہے۔ خلافت کا مطلب:

قرآن مجيد ميں خلافت يا خليفہ كے الفاظ بہت ى جگہوں برآئ ہوئى بيں ، مفسرين كرام نے فرمايا كەخلافت الهيد كے دومعنى بيں، ايك معنى يد بيں كه ہرانسان جواللد تعالى برايمان ركھتا ہووہ اللد تعالى كا خليفہ ہے، انسان سے مطلوب بير ہے كہ وہ اللہ تعالى كے احكام كى اطاعت اور پابندى كرے، اور اللہ جل جلالہ كے اخلاق سے تشبہ اختيار كرے، جس كور تحلق با حلاق الله ''كہا كيا ہے، اس معنى كے اعتبار سے ہر مسلمان اللہ تعالى كا خليفہ ہے اور انسان سے مطالبہ ہے كہ وہ اللہ تبارك وتعالى كى خلافت اس معنى ميں اختيار كرے، چس كور بيشتر مفسرين كا خيال ہے كہ وہ اللہ تبارك وتعالى كى خلافت اس معنى ميں اختيار كرے، چس كور اور انسان سے مطالبہ ہے كہ وہ اللہ تبارك وتعالى كى خلافت اس معنى ميں اختيار كرے، چن پن پر اور انسان سے مطالبہ ہے كہ وہ اللہ تبارك وتعالى كى خلافت اس معنى ميں اختيار كرے، چنا نچہ اور انسان سے مطالبہ ہے كہ وہ اللہ تبارك وتعالى كى خلافت اس معنى ميں اختيار كرے، چن پر عيشتر مفسر بين كا خيال ہے كہ قرآن مجيد ميں جوفر مايا گيا ہے كہ 'انسى جساحل فسى اللہ تعالى الار خليفہ ہے كہ وہ اللہ تبارك وتعالى كى خلافت اس معنى ميں اختيار كرے، خياني خيالي

خلافت کے دوسر ے معنی بیہ میں کہ اللہ تعالیٰ کی جو صفت حاکمیت ہے اس کو دنیا میں نافذ کرنے کے لئے کوئی اس کا نائب ہو، اور اللہ تعالیٰ کی نیابت اور خلافت میں لوگوں پر حکومت کرے، چنانچہ حضرت داود علیہ السلام کا ذکر کرتے ہوئے قرآن مجید میں جو فرمایا گیا ہے کہ' انا جعلنا کے خلیفہ فی الارض'' بیاس دوسر ے معنی میں ہے، جب ہم سیاست {508}

کے اصول کے طور پرخلافت کا ذکر کرتے ہیں تو ہمارا مقصد یہی دوسرے معنی ہوتے ہیں، اس دوسرے معنی کے لحاظ سے اسلام میں جوحا کم ہے اس کے بارے میں بنیادی اصول ہیہ کہ بیحا کم بالذات نہیں ہے، بلکہ اللہ جل جلالہ کا خلیفہ ہے اور جب خلیفہ ہے تو اس کا لاز می نتیجہ بیہ ہے کہ وہ اپنی حکومت میں احکام الہیہ کا تابع ہوگا ، یہیں سے اسلام کے تصور اور دوسر نظریات کے درمیان ایک واضح حد فاصل قائم ہوجاتی ہے کہ لا دینی نظاموں میں حکمران اپنے آپ کواحکام الہی کا پابند قر ارنہیں دیتا، کین خلیفہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ احکام الہیہ کا پابند ہو کراحکام جاری کرے۔

اللہ تعالیٰ نے علامہ ابن خلدون کو عجیب ذہن عطافر مایا تھا۔ اللہ جل جلالہ کے اس بندے نے مقدمہ میں ہر موضوع پر جو بحثیں کی ہیں، وہ کمال کی بحثیں ہیں، اور مقدمہ ایک ہی جلد میں ہے، لیکن زندگی کا کوئی ایسا شعبہ نہیں چھوڑا، جس پر اس میں بحث نہ کی ہو، اس موضوع پر بھی ابن خلدون نے مقدمہ میں لکھا ہے کہ حکومت کی تین قشمیں ہوتی ہیں: (1) ملک طبیعی (۲) ملک سیاسی (۳) اور خلافت۔

ابن خلدون رحمة الله عليه ملك طبيعي كي تعريف يوں كرتے ہيں: حـمـل الـكافة على مـقتضى الغرض و الشهوة ''يعنى سي حاكم كااپني غرض اور شہوات وخوا ہشات كے تقاضوں

#### {509}

کے مطابق اپنی حکومت چلانا، جسیا کہ طلق العنان بادشا ہوں کا یہی طریقہ تھا۔ دوسری قسم ملک سیاسی ہے جس کی تعریف وہ یوں کرتے ہیں کہ' حمل الکافة علی مقتصی النظر العقلی فی جلب المصالح الدنیویة و دفع المضار ''لینی: تمام لوگوں کو اپنے عقلی نظریات کے مطابق دنیوی مصلحتوں کے حصول اور نقصانات سے بچانے پر مجبور کرنا'' سیکو کرڈیمو کر لیں اسی میں داخل ہے، کیوں کہ اس کے پاس کوئی ابدی قدر تو ہے نہیں، اس لیے عقلی اعتبار سے جس کو بہتر سمجھا اس کو اختیار کرلیا۔

تيسرى قشم خلافت ہے جس كى تعريف كرتے ہوئے ابن خلدون فرماتے ہيں :

حسل السكافة على مقتضى النظر الشرعى فى مصالحهم الاخروية والسدنيوية السراجعة اليها. ليحن لوكوں كوشرعى طرز فكر مطابق چلانا جس سےان كى آخرت كى صلحتين بھى پورى ہوں اور وہ دنيوى مصلحتين بھى جن كانتيجة خركارة خرت ہى كى بہترى ہوتاہے۔

اگرد یکھا جائے تو حکومت کی ساری صورتیں ان تین قسموں میں سمٹ آئی ہیں، ایک روایت میں ہے کہ ایک مرتبہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے لوگوں سے فر مایا کہ مجھے پ نہیں میں بادشاہ ہوں یا خلیفہ ہوں؟ ایک صاحب مجلس میں بیٹھے ہوئے تھے، انہوں نے کہا کہ امیر المؤمنین! دونوں میں فرق ہے، حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے یو چھا: کیا فرق ہے؟ انہوں نے جواب دیا: فرق ہے ہے کہ خلیفہ وہ ہے کہ جو کچھ لیتا ہے، برخن لیتا ہے، اور اسے برخن جگہ پر ہی رکھتا ہے، اور بادشاہ وہ ہوتا ہے جولوگوں پر ظلم کرتا ہے اور ایک سے ل کر دوسر کے دیدیتا ہے، اس پر حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ خاموں ہو گے، خلام ہوں برخن لینے اور برخن دینے میں حقوق اللہ اور حقوق العباد دونوں کی ادائی میں میں میں ہو کے، خام ہر ہے کہ حقوق کو اینے این مواقع پرادا کرنے والا وہی ہوگا؛ جواللہ تبارک وتعالیٰ کے احکام کا تابع {510}

وفرماں بردارہو،اسی کا نام خلافت ہے۔ مقاصدحكومت: آج حکومت کے جو مقاصد بیان کئے جارہے ہیں وہ کیا ہیں؟ زیادہ سے زیادہ لوگوں کوخوشی فراہم کرنا،اوران کے حقوق کا زیادہ سے زیادہ تحفظ کرنا،کیکن آپ نے دیکھا ہوگا کہ مروجہ نظریات میں کوئی نظریۂ سیاست پنہیں کہتا کہ حکومت کے مقاصد میں بیربات بھی داخل ہے کہ وہ عوام کی تربیت کرے، نیکی کوفر وغ دے،اور برائی کوروے، یہ بات کسی نظام حکومت یاسیاسی نظریہ میں موجود نہیں ہے، اور وجہ اس کی بیہ ہے کہ اچھائی اور برائی تو محض ایک اضافی اصطلاح (Relative Term) ہے ، یعنی معاشرہ اپنے رواج کے ذریعے خود یہ طے کرتا ہے کہ کوئسی چیز اچھی اور کوئسی بری ہے،اور ضروری نہیں ہے کہ جس چیز کو بھی برا کہا گیا تھا، وہ آج بھی بری پیچھی جائے ، بلکہ اگر معاشرے میں اس کا چلن عام ہوجائے اورلوگ اسے اچھا سمجھنے گیس نو وہی بری چیز اچھی ہو جائے گی ، نیز ایک ملک میں اگر کسی چیز کولوگ اچھا سمجھتے ہیں تو ضروری نہیں کہ دوسرے ملک میں بھی اسے اچھاسمجھا جائے ، خلاصہ بیہ ہے کہ خیر مطلق اور شرمطلق کا کوئی تصور ہی موجود نہیں ہے،اس لئے حکومت کے مقاصد میں اچھائی یا نیکی کے فروغ اوربدی سے اجتناب کا کوئی ذکرنہیں آتا۔

اس کے برخلاف اسلام میں چوں کہ اچھائی اور برائی کا جچا تلا معیار یہ موجود ہے کہ جس چیز کواس کا ئنات کے خالق نے اچھا قرار دیدیا وہ اچھی اور جسے اس نے براقر ار دیدیا وہ بری ہے، اس لئے نظام خلافت میں حکومت کے بنیا دی مقاصد میں سب سے پہلے بیہ بات داخل ہے کہ حکومت اچھائی کو پھیلا نے اور برائی کورو کنے کا فریضہ انجام دے، چنانچہ حکومت کے مقاصد کھول کھول کر بیان فرما دیئے گئے ہیں، قر آن کریم کا ارشا د ہے:

الذين ان مكناهم في الارض اقاموا الصلاة و آتوا الزكوة وامروا

### {511}

بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الامور . (سورة الجيجينا) ''بيلوگ وه بين كهاگر بهم انہيں زمين ميں اقتدار عطا كريں توبينماز قائم كريں، اور زكوة اداكريں اور نيكى كاتم ديں اور برائى سے روكيں، اور تمام معاملات كا انجام اللہ تعالى ہى كے قبضہ ميں ہے ''

قرآن کریم نے اس طرح واضح فرمادیا ہے کہ حکومت کے مقاصد محض بینہیں کہ خوشی حاصل ہو، جیسے کہ حکومت کے بعض نظریات میں کہا گیا ہے؛ کیوں کہ خوشی تو ایک مبہم چیز ہے، اور مختلف طبائع کے لحاظ سے مختلف چیز وں میں خوشی حاصل ہو سکتی ہے، چنا نچہ مجرم ذہنیتوں کو جرم کر کے خوشی حاصل ہوتی ہے، لہذا بیا یک ڈھیلا ڈھالا لفظ ہے جس میں ہر برائی کو چھپایا جاسکتا ہے۔

قرآن کریم نے ایک اچھی حکومت کے جو مقاصد اس آیت میں بیان فرمائے ہیں، ان پرغور کیا جائے تو درحقیقت وہی حکومت کے اصل مقصد کو پورا کرتے ہیں۔

## {512}

مراجع ومصادر

(عربی)

| اسهاءالمصنفين             | اسماءالكتب                        | نمبر |
|---------------------------|-----------------------------------|------|
| محمد عبدالله بن مسلم      | الامامة والسياسة                  | ١    |
| (الشهيربابن قتيبة)        |                                   |      |
| فضيلة الشيخ محمد ابو زهره | محاضرات في النصرانية              | ۲    |
| مولانا فضل حق خیر آبادی   | الهدية السعدية                    | ٣    |
| ابوالحسن الاشعري الشافعي  | رسالة استحسان الخوض في علم الكلام | ٤    |
| مفتي سعيداحمد فالن فوري   | مبادي الفلسفة                     | ٥    |
| قاضي عضد الدين الايجي     | شرح المواقف                       | ٦    |
| دارالمشرق، بيروت          | فلاسفة العرب(الفارابي)            | ٧    |
| على بن على بن محمد الحنفي | شرح الطحاويه في العقيدة السلفيه   | ٨    |
| علامه سعد الدين تفتازاني  | شرح العقائد النسفية               | ٩    |
| محمود الشرقاوي            | الاسلام وأثره في الثقافة العالمية | ۱.   |
| بركات عبدالفتاح           | الحركة الفكرية ضدالاسلام          | ۱۱   |
| علامه اثير الدين مفضل بن  | هداية الحكمة                      | ۱۲   |
| عمروالابهري               |                                   |      |
| مولانا حسين بن معين الدين | الميبذي                           | ١٣   |
| الميبذي                   |                                   |      |
|                           | 1                                 |      |

# اردو

ڈاکٹر محمد رضی الاسلام ندوی ڈاکٹر محمد امین صاحب ایس این داس گپتا ۱۴ اسلام، مسلمان اور سائنس ۱۵ مغرب کاعروج اورمتوقع زوال ۱۲ تاریخ ، ندی فلسفه {513}

محمه مار ما ڈیوک پکتھال صاحب مولانا حبيب ريحان خان ندوى ازهرگ ڈ اکٹر غلام قا درلون ڈاکٹر محمد حبیب الحق انصاری سيدوقاراحد سينى صاحب بروفيسرد اكثرفضل كريم ڈاکٹر احرار<sup>حسی</sup>ن ڈ اکٹر رضی الاسلام صاحب مولانا سيدابوالحسن على صاحب محدزكي صاحب ڈاکٹرسید<sup>حسی</sup>ن صاحب قادری حكيم الامت مولانا اشرف على تقانون اسرارعالم راغب الطباخ ڈاکٹر سید عابد <sup>سی</sup>ن مولا ناعبدالحميد نعماني علامة بلي نعماني مولا نامحرتقى عثاني صاحب يشح الاسلام علامة شبير احمد عثماني حبيب الحق مفتى سعيدا حمد صاحب يالن يورى حضرت مولا نامحد قاسم نانوتوي آغااشرف

| 12 | اسلامی کلچر                                        |
|----|----------------------------------------------------|
| ١A | اسلام :خصوصیات اور عقائد                           |
| 19 | قرون وسطی کےمسلمانوں کے سائنسی کارنامے             |
| ۲۰ | منهاج السائنس والإخلاق                             |
| ۲١ | قرآن کریم میں علوم فلکیات اور فضا سے زمین کی تفتیش |
| 22 | قرآن کے جدید سائنسی انکشافات                       |
| ٢٣ | سائنس کوئز (مقابلہ جاتی امتحانات کے لئے)           |
| ٢٣ | اسلاميات اورمغربي سائنس                            |
| ٢۵ | اسلاميات اور مغربي مستشرقين                        |
| ٢٦ | مغربي تهذيب آغاز وانحبام                           |
| 12 | امام غزالى كافلسفه مذهب واخلاق                     |
| ٢٨ | اسلام اور عقلیات                                   |
| 19 | عالم اسلام کی اخلاقی صورت حال                      |
| ۴. | تاريخ افكار وعلوم اسلامى                           |
| ٣١ | تاريخفلسفة اسلام                                   |
| ٣٢ | ہندوازم                                            |
| ٣٣ | الكلام                                             |
| ٣٣ | عصرحاضر میں اسلام کیسے نافذ ہو؟                    |
| ۳۵ | اسلام کے بنیادی عقائد                              |
| ٣٦ | كلاسيكى يونان ،تهذيب وفلسفه                        |
| ۲۷ | لمعين الفلسفه                                      |
| ۳۸ | مداية المغتذى الىحل المديذي                        |
| ٣٩ | معراج اورسائنس                                     |
|    |                                                    |

{514}

مولاناوحيدالدين خان صاحب مولاناوحيدالدين خان صاحب مولا نامحرتقى عثاني صاحب مولاناوحيدالدين خان صاحب مولانا خالدسيف التدصاحب لكصنو مولاناوحيدالدين خان صاحب مولاناوحيدالدين خان صاحب مولا ناعبدالباري ندوي مولا نابلال حسى ندوى حكيم الامت مولانا تقانوي مولاناوحيدالدين خان صاحب يروفيسر ڈاكٹر محمد طاہرالقادري حضرت مولا ناعبدالباري صاحب يروفيسه فضل الرحمن علامه يوسف قرضاوي صاحب مولا ناعبدالباري ندوي حضرت مولا نااشرف على تقانو كُنَّ مولاناوحيدالدين خان صاحب

عظمت قرآن كريم <u>م</u> مضامين اسلام 17 اسلام اورجد يدمعينت وتجارت 11 لتميرانسانيت ٣٣ اسلام كاتعارف 66 الاسلام 60 اسلام بندهوي صدى ميں MY مذہب اور سائنس ۴۷ قرآن كريم سائنس اوركائنات ۴A الفرقان (ماہنامہ) 69 اسلام اورعصر حاضر ۵. اسلامی دعوت ۵١ تجديد معاشرت ۵٢ مولانا نددیؓ کے دعوت وفکر کے اہم پہلو ٥٣ ابثرف الجواب 50 مذہب اور جدید <sup>چیلن</sup>ے ۵۵ اسلام اورجد يدسائنس 64 تجديددين كامل ۵८ اردوانسائكلو يبرييا ۵٨ اسلام اور سيكولرزم 09 تحديد تعليم تبليغ 4+ الانتبامات المفيد وعن الاشتبابات الجديده 41 احياءاسلام 41

|                                            | {515}                                        |                  |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------|
| عشرت اللدخان                               | عہد مامون کی طبی وفلسفیا نہ کتب کے تراجم     | ٣٢               |
| عبدالودودانصاري                            | مسلمانوں کی سائنسی پیہما ندگی                | 712              |
| ابومحمدامام الدين                          | آربيهاجىعقيدة نجات كانتحقيقي جائزه           | ۵۲               |
| حضرت مولانا قاری محد طیب صاحبٌ             | سائنس اوراسلام                               | 77               |
| ڈ اکٹرسیدحا <b>مد<sup>سی</sup>ن ص</b> احب  | <i>، بند وفلسفه مذ ، بب اور نظام مع</i> اشرت | ۲۷               |
| سيدقطب شهيد                                | اسلام اورمغرب کی کش مکش                      | ۲۸               |
| مولانا محرتقى عثانى صاحب                   | اسلام اورجدت بیشدی                           | 79               |
| مولا ناسيدا بوالحسن على ندوى 🖞             | مذ <i>ه</i> ب اور تدن                        | ∠•               |
| مولا نامحمداسحاق صاحب سنديلوي              | اسلام کاسیاسی نظام                           | اک               |
| قومی کوسل برائے فروغ اردوز بان ،نٹی د ،ملی | جامع اردوانسا ئىككوپىڈيا(سائىس)              | ۲∠               |
| مولانا ثناءاللدصاحب                        | تشريح الفلسفة                                | ۲۵               |
| مولا نامحرتقي عثاني صاحب                   | اسلام اورسیاسی نظریات                        | $\angle r$       |
| افتخارعاكم خان                             | ڈاروناور <i>نظری</i> ی <i>ز</i> ارتقاء       | ۷۵               |
| بروفيسر محرعبداللدصاحب                     | اسلام اور ڈارون ود ہریت                      | ۲۷               |
| چارلس آ رگېسن                              | افكارعصرية                                   | <i>LL</i>        |
| تشريح:مولانا فخرالاسلام الهآبادي           | الانتتابات المفيد وعن الاشتنبابات الحبديده   | $\angle \Lambda$ |
| ابوز ہرہ مصریؓ                             | اسلامي فدا چپ                                | ∠٩               |
| مولا ناادریس کا ندهلویؒ                    | علم الكلام                                   | Λ•               |